# KINGDOM OF BAHRAIN Ministry of Education





دین ۱۰۳

السلوك الاجتماعي في الإسلام لامرحلة الثانوية

المخالت

قررت وزارة التربية والتعليم بمملكة البحرين تدريس هذا الكتاب بمدارسها الثانوية

إدارة المناهج

# السلوك الاجتماعي في الإسلام

للمرحلة الثانوية

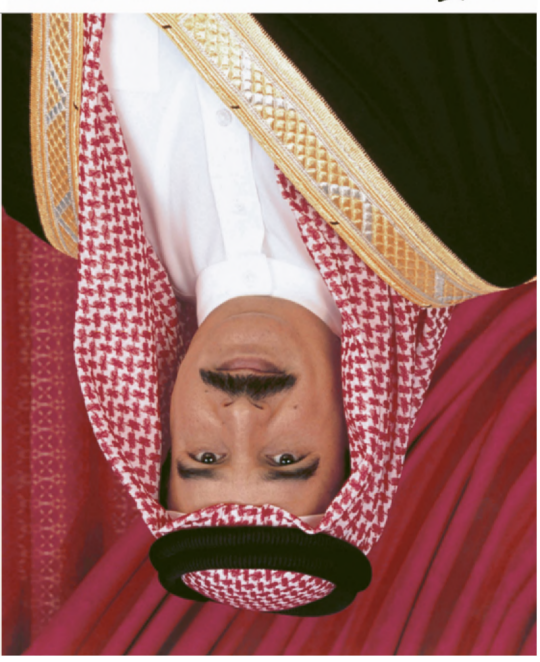
الطبعـة الخامسة ١٤٣٧هـ – ١٦٠٢م

حقوق الطبع محفوظة لوزارة التربية والتعليم بمملكة البحرين





# 



# محتويات الكتاب

| الصفحة | المسوضـــوع                                                                         |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ą      | مقدمة الكتاب                                                                        |
|        | الوحدة الأولى: الجانب الاجتماعي في الإسلام:                                         |
| ١٣     | - مدى اهتمام الإسلام بالجانب الاجتماعي.                                             |
| ۲.     | - أسباب الاهتمام بالسلوك الاجتماعي في الإسلام.                                      |
|        | - الأصول التي يقوم عليها المجتمع الإسلامي:                                          |
| ۲٤     | - الأصل الأول: العقيدة السليمة.                                                     |
| 79     | <ul> <li>الأصل الثاني: الفهم العميق الشامل.</li> </ul>                              |
| ٣١     | <ul> <li>الأصل الثالث: التخلص من الآفات الاجتماعية ومن آثارها المدمرة.</li> </ul>   |
| 77     | <ul> <li>الأصل الرابع: الالتزام بآداب السلوك الاجتماعي في الإسلام.</li> </ul>       |
|        | الوحدة الثانية: الآفات الاجتماعية التي يجب التطهر منها:<br>أولاً – الآفات الباطنية: |
| ٣٧     | <i>– الكبر</i> .                                                                    |
| £ £    | — الغضب.                                                                            |
| ٤٩     | — الحسد.                                                                            |
| 0 8    | - البخل.                                                                            |
| ٥٨     | – سوء الظن.                                                                         |
|        | ثانيًا – الآفات الظاهرية:                                                           |
| 77     | – الكذ <i>ب</i> .                                                                   |
| 77     | - الغيبة.                                                                           |
| ٧١     | . a                                                                                 |
|        |                                                                                     |

| الصفحة | الموضوع                                           |
|--------|---------------------------------------------------|
|        |                                                   |
| ٧٥     | – اللعن والسبّ.                                   |
| ٧٩     | — التجسس.                                         |
|        |                                                   |
|        | الوحدة الثالثة: آداب السلوك الاجتماعي في الإسلام: |
| ٨٥     | – آداب تلاوة القرآن الكريم.                       |
| 91     | - آداب طلب العلم.                                 |
| 97     | - آداب السلام.                                    |
| ١      | - آداب الاستئذان.                                 |
| ١٠٤    | – آداب النظر.                                     |
| 111    | - آداب اللباس و الزينة .                          |
| 117    | - آداب الطعام والشراب.                            |
| 177    | – آداب الخلاء.                                    |
| ١٢٦    | – آداب النوم والاستيقاظ.                          |
| ١٣٠    | — آداب الحديث.                                    |
| 170    | - آداب المجالس.                                   |
| 189    | – آداب الطريق.                                    |
| ١٤٤    | – آداب الجوار.                                    |
| 10.    | — آداب الضيافة.                                   |
| 100    | – آداب عيادة المريض.                              |
| 109    | - آداب السفر.                                     |
|        |                                                   |
|        |                                                   |

# مقدمة الكتاب

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، ومن تبعه بإحسان إلى يوم الدين.

#### و بعد:

فهذا هو كتاب السلوك الاجتماعي في الإسلام (دين ٢٠١)، نقدمه لأبنائنا وبناتنا الطلاب والطالبات في المرحلة الثانوية؛ ليدرسوه مساقًا مشتركًا في نظام توحيد المسارات.

#### ويشتمل هذا الكتاب على ثلاث وحدات:

- الوحدة الأولى: وتتناول مدى اهتمام الإسلام بالجانب الاجتماعي، وأسباب هذا الاهتمام، والأصول التي يقوم عليها بناء المجتمع السليم.
- الوحدة الثانية: وتتناول دراسة تحليلية للآفات الاجتماعية الباطنية كالكبر، والغضب، والحسد، والحسد، والبخل، وسوء الظن، والظاهرية كالغيبة، والنميمة، والكذب، واللعن والسب، والتجسس.
- الوحدة الثالثة: وتتناول ستة عشر أدبًا من آداب السلوك الاجتماعي في الإسلام، في مجالات الحياة المختلفة كآداب تلاوة القرآن الكريم، وآداب طلب العلم، وآداب السلام، وآداب الاستئذان، وآداب الطعام والشراب، وغيرها.

وقد حرصنا ونحن نعالج المادة العلمية في هذا الكتاب، على تنمية المشاعر الوجدانية لدى الطالب، وتغذيتها بالعواطف النبيلة، المستمدة من القرآن الكريم، والسنة النبوية، والعقيدة الصحيحة، والتاريخ الإسلامي الخالد، كل ذلك في لغة ميسرة سهلة.

كما حرصنا على تنمية التفكير الإبداعي عند الطلاب من خلال تنويع أساليب التقويم، وإثراء الدروس بالأنشطة البنائية والختامية، وتوظيف التعليم في حياتهم الخاصة والعامة.

وإننا على ثقة كبيرة بأنّ زملاءنا المعلمين والمعلمات، لديهم من الخبرة والكفاءة والإخلاص، ما يمكّنهم من اختيار الأساليب والوسائل التعليمية التي تساعد في تحقيق الأهداف المرجوة. ولسنا ندّعي من خلال هذا الجهد، أننا بلغنا الغاية، فالحاجة ماسة إلى ملاحظات الإخوة المربين، التي نرجو ألاّ يضنّوا بها علينا، حرصًا على الفائدة العامة لأبنائنا وبناتنا الطلاب والطالبات.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

المؤلفون

# الوحدة الأولى الجانب الاجتماعي في الإسلام

# مدى اهتمام الإسلام بالجانب الاجتماعــي

إنّ للجانب الاجتماعي أهمية كبيرة ومكانة عظيمة في الإسلام، ويأتي الاهتمام به بعد العقيدة مباشرة في كثير من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية الصحيحة.

# الأدلة على اهتمام الإسلام بالجانب الاجتماعي:

### أولاً- القرآن الكريم:

١- فمن الآيسات قول تعالى: ﴿ أَرَءَدُتَ الَّذِي يُكَدِّبُ مِالدِّينِ ﴿ قَدَّ لِلكَّ اللَّهُ صَلِّينِ ﴾ وَلَا يَحُضُ عَلَىٰ طَعَامِ الْمِسْكِينِ ﴿ فَوَدِلُ لِلمُصَلِّينِ ﴾ وَلَا يَحُضُ عَلَىٰ طَعَامِ الْمِسْكِينِ ﴿ وَمِمْنَعُونَ الْمُاعُونَ ﴾ (١). اللّذينَ هُمْ عَن صَلاَتِهُمْ سَاهُونَ ﴿ اللّذِينَ هُمْ يُرآءُونَ ﴾ وَمَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ ﴾ (١). وهي سورة مكية، تقرر في آياتها الأولى أنّ الذي يزجر اليتيم وينهره، ويهمل المسكين الذي أذلته الحاجة وأصابه الفقر والبؤس، هو إنسانٌ مكذّب بلقاء الله وحسابه وجزائه، ولو آمن بالله لاندفع بقلب مليء بالرحمة حريص على النجاة من عذاب الله وغضبه، فأكرم اليتيم، وأعطى المحتاج ثما أنعم الله به عليه.

وتفضح السورة في آياتها الأخيرة المتظاهرين بالصلاح، فتصب عليهم الويل والهلاك؛ لأنهم إن صلّوا كانت صلاتهم رياءً يريدون بها أن يُقنعوا الذين يرونهم بأنهم من المصلين المحافظين على شعائر الدين، فإن لم يرهم أحد فهم غافلون عن الصلاة مضيّعون لها.

ثم يُبين الله لنا أنّ الدليل على كذبهم أنك لا تجد لصلاتهم أثرًا في حياتهم الاجتماعية، لأنهم يمنعون خيرهم عن المحتاجين، ولا يقومون نحوهم بما يجب على صاحب العقيدة الإسلامية أن يقوم به من المساعدة والإعانة لإخوانه في العقيدة والإنسانية.

<sup>(</sup>١) سورة الماعون.

إنّ الرباط بين العقيدة السليمة وبين الواجبات الاجتماعية رباطٌ قوي ووثيق، حيث جعلت هذه العقيدة الرحمة الاجتماعية، والتعاون الإنساني، والحرص على نفع الآخرين أساسًا يُبنى عليه تقويم الإنسان.

٢- ومنها قوله تعالى مبينًا مصير من يأخذ كتابه بشماله يوم القيامة: ﴿ خُذُوهُ فَعَاوهُ ۞ ثَمْ ٱلْحَحِيمَ صَاوهُ ۞ ثَمْ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

إنَّ هذا الذي أُخذ إلى جهنم في سلسلة عظيمة ثقيلة، وصُبّت عليه جميع أسباب الإهانة والمذلة لم يُذكر في حيثيات الحكم عليه إلا أمران:

١ - إنه كان لا يؤمن بالله العظيم.

٢- ولا يحضُّ على طعام المسكين.

وعدم الإيمان بالله هو في حكم الإسلام أكبر ذنب وأعظم إثم، فإذا قُرن به ذنبٌ آخر عُلم أنّ هذا الذنب مرتبته تلي مرتبة الكفر وعدم الإيمان. والذنب الذي قُرن بالكفر هنا هو: عدم الخضّ على طعام المسكين.

وإنه لذنبٌ عظيم أن تبيت فئة من أغنياء الأمة ومترفيها وتصبح وقد امتلأت بطونها من الشبع، وهناك على بعد خطوات مسكينٌ تلتهب أمعاؤه من شدة الجوع، ويتيمٌ ضائع لا يجد من يرعاه ويرحمه، وفقيرٌ يلملم ثوبه الممزق ليستر به عورته!!

ألست ترى معي في نظم هذه الآيات وسياقها ما يوقفك لترى روعة القرآن وهو يرفع من شأن الواجبات الاجتماعية، ويجعل رتبتها تلي رتبة الإيمان، كما يجعل عدم الإيمان مصدر الشقاء للمجتمع الإنساني؟

٣ - ومن الآيات كذلك قوله تعالى: ﴿ فَلَا اَقْتَ حَمَ ٱلْعَقَبَةَ ۞ وَمَاۤ أَدْرَنكَ مَا الْعَقَبَةُ ۞ فَكُ رَقَبَةٍ
 ٣ - ومن الآيات كذلك قوله تعالى: ﴿ فَلَا اَقْتَ حَمَ ٱلْعَقَبَةَ ۞ وَمَاۤ أَدْرَنكَ مَا الْعَقَبَةُ ۞ فَكُ رَقَبَةٍ
 ٣ - أَوْ الطَّعَامُ فِي يَوْمِ ذِي مَسْعَبَةٍ ۞ يَتِيمًا ذَا مَقَرَبَةٍ ۞ أَوْ مِسْكِينًا ذَا مَتْرَبَةٍ ۞ نُمْ كَانَ مِنَ اللهُ عَامُ فَي يَوْمِ ذِي مَسْعَبَةٍ ۞ يَتِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ ۞ أَوْلَتَهِكَ أَصْحَابُ ٱلمَّمْنَةِ ﴾ (١).
 الذين ءَامَنُواْ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَبْرِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْمَرْحَمَةِ ۞ أَوْلَتَهِكَ أَصْحَابُ ٱلمَّمْمَةِ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) الآيات ٣٠ - ٣٤ من سورة الحاقة.

<sup>(</sup>٢) الآيات ١١ – ١٨ من سورة البلد .

هنا نجد القرآن الكريم يضع الإنسان أمام أكبر عقبة تسد عليه الطريق، وتحجبه عن أسباب النعيم والعفو والتكريم، وهي الكفر بالله تعالى، ولكن من حكمة الله تعالى أن أرجأ ذكر الإيمان لأنه من الأمور المعلومة من الدين بالضرورة، وقدّم ذكر تحرير الرقيق والحض على إطعام المسكين واليتيم؛ لأهميتهما وتأثيرهما في المجتمع.

وفي الآيات توجيهات نرى التنبيه عليها ليدرك الطالب بعض ما في القرآن وتشريعه الرحيم من روعة:

- أ (في يوم ذي مسغبة) أي في يوم جائع جوعًا شديدًا ... واليوم لا يوصف بأنه جائع، إنما الجائع من يعيش في اليوم، ولكن الأسلوب القرآني هنا ينقلك إلى اليوم الذي يوجد فيه جائع كأنك حين ترى هذا الجائع في يوم ما فإن كل شيء من مظاهر هذا اليوم يظهر فيه الجوع.
- ب- إنَّ ذكر تحرير الرقبة المملوكة وإتباعها بذكر اليتيم والمسكين فيه من التناسق والتوافق
   المعجز في البيان، حيث إن اليتم والمسكنة نوعٌ من الضعف إذا استغله الظلمة استغلالاً
   جائرًا أصبح أكثر تعذيبًا من التملك للعبيد.
- جـ اختار القرآن (وتواصوا بالصبر وتواصوا بالمرحمة) على قوله (وصبروا ورحموا) مثلاً؟ لأن الغرض الذي يرمي إليه أن يكون الصبر والرحمة خلقين اجتماعيين شائعين في المسلمين، فلا يكفي أن يصبر البعض ويرحم، والبعض الآخر لا يهتم بالصبر ولا بالرحمة، بل الواجب أن يوصي بعضهم بعضًا بالصبر والرحمة حتى يتشبع بهما الجو الإسلامي كله في جميع معاملاته و تصرفاته.
- ٤- وقال تعالى في وصف الإنسان قبل أن يُهذّبه الإيمان وينصقل بمعرفة الله والارتباط به، وفي وصفه بعد الإيمان والاندماج في صف الذين استفادوا به، وتفتحت مشاعرهم للصلة الحقيقية النقسية بالله تعالى: ﴿ إِنَ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا ﴿ إِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرْ جَزُوعًا ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلحَيْرُ مَنْوعًا ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَامٍ مَ دَايِمُونَ ﴿ وَٱلْذِينَ فَي ٱلْوَلِهِمْ حَقَّ مَنُوعًا ﴾ وآلذين هم عَلَىٰ صلامٍ مَ دَايِمُونَ ﴿ وَٱلْذِينَ فَي ٱلموالِمِ مَنْ عَلَىٰ صلامٍ مَ دَايِمُونَ ﴿ وَٱلَذِينَ فَي آموا لِهِ مَ عَلَىٰ صلامٍ مَ دَايِمُونَ ﴿ وَٱلدِينَ فِي اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ

مُعْلُوم ﴿ السَّابِلِ وَٱلْمَحْرومِ ﴿ وَالْذِينَ يُصَدِّقُونَ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ ﴿ وَالَّذِينَ هُم مِن عَذَابِ رَبِّيم مُعْلُوم ﴿ وَالْذِينَ هُرِّ لِفُرُوجِهِم حَافِظُون ﴿ اللَّا عَلَىٰ مُشْفِقُونَ ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّيم عَيْر مَلُومِينَ ﴿ وَالْذِينَ هُرِّ لِفُرُوجِهِم حَافِظُونَ ﴾ إلّا عَلَىٰ أَرْوَاجِهِم أَو مَا مَلَكَتَ أَيْمَنُهُم فَإِنْم عَيْر مَلُومِينَ ﴿ فَمَن ٱبْتَعَى وَرَآءَ ذَالِكَ فَأُولَتِهِكَ هُرُ ٱلْعَادُونَ ﴾ وَالّذِينَ هُمْ اللّهِ مَنْ اللّهُ وَعَهِدِهِم رَاعُونَ ﴾ وَالّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِم تُحَافِظُونَ ﴾ وَالّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِم تُحَافِظُونَ ﴾ أَوْلَتُهِكَ أَوْلَتُهِكَ فَي جَنَّاتِ مُكْرَمُونَ ﴾ (١).

#### أرأيت الإنسان قبل الصقل وبعده؟

إنه قبل الصقل وتفتح المشاعر بالإيمان بالله وحسن الصلة به هلوع، وفسّر الهلوع بأنه إذا مسّه الشر والبلاء جزع وسخط وتبرم، وإذا جاءه الخير بخل ومنع وحرم غيره من المحتاجين والمعوزين، وهذا النوع لا يخلو منه مجتمع.

فإن تفتحت بالإيمان مشاعره، ووقف في صف المؤمنين، فإن له شأنًا آخر في المجتمع ... إنه سخيُّ اليد، رحيمٌ بالسائل والمحروم، مشفقٌ من عذاب الله إن قصّر في أيّ واجب ... وهو عفُّ الفرج، عفُّ اليد واللسان، ملتزمٌ بواجبات المجتمع، فلا يخون أمانة، ولا يغدر في عهد، ولا يكذب أو يكتم الحق في شهادة.

ويلاحظ أن المذكور في الآيات سوى التصديق بيوم الدين والصلاة إنما هو واجبات اجتماعية، وأخلاق تربط المسلم بغيره على صورة فيها التضحية من أجل الآخرين، وأداء حقوقهم، والاهتمام بهم.

كما يلاحظ أن كثيرًا من الوصايا الاجتماعية نزلت بمكة أثناء التركيز القوي على بناء العقيدة في نفوس المؤمنين، وعند بناء اللبنات الأولى في صرح الإسلام، وتأسيس القواعد الأساسية التي بُني عليها باقي التشريع بعد ذلك في المدينة النبوية.

والخلاصة أن جميع معاملات المسلم تجاه الآخرين، وحتى الحيوانات، تكون عبادة يُثاب عليها المرء، مادام قد فعلها ابتغاء وجه الله تعالى: فبرُ الوالدين عبادة، وإلقاء السلام عبادة،

<sup>(</sup>١) الآيات ١٩ – ٣٥ من سورة المعارج.

وعيادة المريض عبادة، والكلمة الطيبة عبادة، ومسح رأس اليتيم عبادة، وصلة الرحم عبادة، وإغاثة الملهوف عبادة، وقضاء حوائج المحتاجين ومساعدتهم عبادة، وزيارة الأخ في الله عبادة، والتبسم في وجهه عبادة، ومصافحته عبادة.

فيستطيع المسلم الحريص على الخير أن يجعل جميع وقته عبادة... إنها السعادة الحقيقية والتجارة الرابحة مع الله تعالى التي غفل عنها الكثيرون، وحُرموا نفعها وآثارها. قال تعالى: ﴿ يَنَا يُهُا اللهِ مَا قَدْ اللهِ وَرَسُولِهِ عَنَا اللهِ مَن عَذَابٍ أَلِمٍ ﴿ يَنَا اللهِ وَرَسُولِهِ وَكَبُهِدُونَ فِي سَهِيلِ اللهِ بِأُموالِكُمْ وَأَنفُسِكُم ۚ ذَالِكُرُ حَيْرٌ لَكُرُ إِن كُنهُ مَعَهُونَ ﴾ (١).

### ثانيا- الأدلة من الأحاديث النبوية الصحيحة:

والأحاديث الدالة على اهتمام الإسلام بالجانب الاجتماعي كثيرة جدًا سواءً في معاملات المسلم مع أفراد المجتمع، أو حتى مع الحيوانات.

#### فمع أفراد المجتمع منها:

١- قوله ﷺ: «السَّاعِي عَلَى الأَرْمَلَةِ وَالْمِسْكِينِ كَالْلَجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللهِ - وَأَحْسِبُهُ قَالَ - وَكَالْقَائِمِ
 لا يَهْتُرُ وَكَالْصَّائِم لا يُهْطِرُ » (٢).

٢- وقوله ﷺ: ﴿أَنَا وَكَافِلُ الْيَتِيمِ فِي الْجَنَّةِ هَكَذَا، وَقَالَ بِإِصْبَعَيْهِ السَّبَّابَةِ وَالْوُسْطَى ﴾ (٣).

٣- وقوله ﷺ: «أَتَدْرُونَ مَا اللَّهْلِسُ؟ قَالُوا: اللَّهْلِسُ فِينَا مَنْ لاَ دِرْهَمَ لَهُ وَلاَ مَتَاعَ. فَقَالَ: إِنَّ اللَّهْلِسَ مِنْ أُمَّتِي يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِصَلاَةٍ وَصِيَامٍ وَزَكَاةٍ، وَيَأْتِي قَدْ شَتَمَ هَذَا، وَقَدَفَ هَذَا، وَأَكَلَ مَالَ مَنْ مَنْ أُمَّتِي يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِصَلاَةٍ وَصِيَامٍ وَزَكَاةٍ، وَيَأْتِي قَدْ شَتَمَ هَذَا، وَقَدَفَ هَذَا، وَأَكَلَ مَالَ هَذَا، وَسَفَكَ دَمَ هَذَا، وَضَرَبَ هَذَا، فَيُعْظَى هَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ، وَهَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ، فَإِنْ فَنِيَتْ حَسَنَاتُهُ قَبْلَ أَنْ يُقْضَى مَا عَلَيْهِ أُخِذَ مِنْ خَطَايَاهُمْ فَطُرِحَتْ عَلَيْهِ ثُمَّ طُرِحَ في النَّارِ» (٤٠).

<sup>(</sup>١) الآيتان ١٠ - ١١ من سورة الصف.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم.

#### وأما مع الحيوانات فمنها:

- ١- قوله ﷺ: «دَخَلَتِ امْرَأَةٌ النَّارَ في هِرَّةٍ رَبَطَتْهَا، فَلاَ هِيَ أَطْعَمَتْهَا، وَلاَ هِيَ أَرْسَلَتْهَا تَأْكُلُ مِنْ
   خَشَاش الأَرْض حَتَّى مَاتَتْ» (١).
- ٢ وعنه ﷺ: «أَنَّ امْرَأَةً بَغِيًّا رَأَتْ كَلْبًا فِي يَوْمٍ حَارٍّ يُطِيفُ بِبِمْرٍ قَدْ أَدْلَعَ لِسَانَهُ (٢) مِنَ الْعَطَشِ
   فَنَزَعَتْ لَهُ بمُوقَهَا (٣) فَغُفرَ لَهَا» (٤).
- ٣ وقوله ﷺ: ( إِنَّ اللَّهُ كَتَبَ الإِحْسَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ، فَإِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَةَ، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ
   فَأَحْسنُوا الذَّبْحَ، وَلْيُحدَّ أَحَدُكُمْ شَفْرَتَهُ فَلْيُر حْ ذَبِيحَتَهُ » (٥).
- ٤- ودَخَلَ رسول الله ﷺ حَائِطًا لِرَجُلٍ مِنَ الأَنْصَارِ فَإِذَا جَمَلٌ، فَلَمَّا رَأَى النَّبِي ﷺ حَنَّ وَذَرَفَتْ عَيْنَاهُ، فَأَتَاهُ النَّبِيُ ﷺ خَائِلًا لِرَجُلٍ مِنَ الأَنْصَارِ فَقَالَ: مَنْ رَبُّ هَذَا اجْمَلُ، لَمَنْ هَذَا اجْمَلُ عَنْاهُ، فَأَتَاهُ النَّبِي ﷺ فَمَا الْجَهِيمَة النَّتِي مَلَّكَكَ فَجَاءَ فَتَى مِنَ الأَنْصَارِ فَقَالَ: لِي يَا رَسُولَ الله . فَقَالَ: أَفَلاَ تَتَّقِي الله في هذه البَهِيمَة النَّتِي مَلَّكَكَ فَجَاءَ فَتَى مِنَ الأَنْصَارِ فَقَالَ: أَفَلاَ تَتَّقِي الله في هذه البَهِيمَة النَّتِي مَلَّكَكَ الله الله إليَّاهَا فَإِنَّهُ شَكَى إِلَيَّ أَنَّكَ بَجِيعُهُ وَتُدْئِبُهُ». (٧) أي: تتعبه في العمل، ولا تطعمه الطعام الكافي الذي يسد جوعه ويخفف عنه آلامه.

هذا السلوك الاجتماعي الرفيع والأخلاق السامية التي دعا إليها الإسلام قلّ أن توجد في دين أو مذهب أو ملة، وهو ما ييّنه ﷺ في مبدأ بعثته فقال: «إِنَّمَا بُعِثْتُ لُاتِّمِّمَ مَكَارِمَ الْأَخْلَقِ – وفي رواية – صَالِحَ الأَخْلَقِ» (^).

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) أي: أخرجه.

<sup>(</sup>٣) أي: بخفها.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه.

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٦) الذَّفْري من البعير مؤخر رأسه، وهو الموضع الذي يعرق منه خلف الأذن.

<sup>(</sup>٧) رواه أحمد وأبو داود وصححه الحاكم.

<sup>(</sup>٨) رواه أحمد وصححه الحاكم.

## التقويم

- ١- في سورة الماعون ما يدل على اهتمام الإسلام بالجانب الاجتماعي بعد العقيدة مباشرة.
   وضّح ذلك.
- ٢- قال تعالى: ﴿ إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ وَلَا سَحُضْ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴾. ما الذنب
   الذي قرنه الله تعالى بالكفر في هذه الآية الكريمة؟ وعلام يدل ذلك؟
  - ٣- ما المراد بالمسغبة في قوله تعالى: ﴿ فِي يَوْمِرْنِي مُسْغَيَةٍ ﴾؟ وما دلالة وصف اليوم بها؟
- ٤ لم جاء اللفظ القرآني ﴿ وَتَوَاصَوْا بِٱلصَّبْرِ وَتَوَاصَوْا بِٱلْمَرْحَمَةِ ﴾، و لم يأت ((وصبروا ورحموا))
   مثلاً؟
- ٥- تدبَّر الآيات (١٩ ٣٥) من سورة المعارج، ثم قارن فيها بين وصف الإنسان قبل أن يُهذِّبه
   الإيمان، و بعد أن هذَّبه.
- 7- كثيرٌ من السلوكات الاجتماعية التي يمارسها المسلم تعتبر عبادة يُثاب عليها. اضرب بعض الأمثلة على ذلك.
  - - أ- بم عرّف الصحابة الله المفلس؟
    - ب- مَن المفلس الحقيقي كما عرّفه الرسول ﷺ؟
      - ج- ما جزاء هذا المفلس يوم القيامة؟
- ٨- سبق الإسلام القوانين الوضعية وجمعيات الرفق بالحيوان بالإحسان إلى الحيوانات. بين ذلك مستدلاً ببعض الأحاديث النبوية.

# أسباب الاهتمام بالسلوك الاجتماعي في الإسلام

١- كل إنسان في هذه الحياة يبحث عن أسباب الحياة المستقرة المايئة بالبهجة، والسرور، والأمن والكفاية، والجو اللطيف، والمظهر الجميل. والحياة الطيبة هدف جعله الله جزاء الإيمان والعمل الصالح، قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أُو أُنتَى وَهُو مُؤمِنٌ فَلَنحَيِنَةُهُ وَالعمل الصالح، قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أُو أُنتَى وَهُو مُؤمِنٌ فَلَنحَيِنَةُهُ وَالعمل الصالح، قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أُو أُنتَى وَهُو مُؤمِنٌ فَلَنحَيِنَةُهُ وَلَنجَزيَنَهُمْ أُحْرَهُم بِأُحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (١).

ولا يمكن توفير هذا الجو في الأمة إلا إذا أدى كل واحد واجبه نحو أخيه، ونحو الجماعة التي يحيا فيها، والأمة التي ينتسب إليها، والإنسانية التي هو جزءٌ منها.

فلا يجد العدل من يظلم الناس ويتعدى عليهم، ولا يهنأ بالأمن من يصدّر الخوف، ولا يشعر بالاستقرار والرضا من يمنع حقوق الفقراء والأيتام والمساكين.

وما أجمل أن يكون الحب في الله جوهر الحياة الإسلامية وأساسها، وأن تكون الرحمة عماد المعاملة الإنسانية ودعامتها، وأن يكون العدل ظلاً يتفيؤه كل حي ولو كان حيوانًا!

٢- الأمة المسلمة ذات العقيدة السليمة، والعمل الملتزم، والساوك السوي شامة في جسد هذا الكون، وهي حينئذ في أمس الحاجة إلى مقومات تحفظ وحدتها وتشد عودها، وتجعلها متماسكة قوية، وتعطيها أسباب السعادة والاطمئنان، كما أنها في حاجة كبرى إلى قوة ذاتية تحميها من غدر أعدائها، وتُخيف كل من يطمع في النيل منها.

لذلك كان البناء الإسلامي للمجتمع المسلم هو البناء الوحيد الذي يجعل هذه الأمة سعيدة في داخلها، مرهوبة من أعدائها، ويوم نتهاون في واجباتنا الاجتماعية القائمة على العقيدة السليمة والعبادة

<sup>(</sup>١) الآية ٩٧ من سورة النحل.

الصحيحة فإننا لن نجد من الله نصيرًا. وصدق الله القائل: ﴿ إِنَ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ لَعُم

٣- الفرد المسلم يدرك الأمانة التي يحملها، والرسالة التي أمر أن ينشرها ويبشر بها. إنه يدرك أنه لن ينال فضل التكريم الإلهي، ولن ينجو من المسؤولية أمام الله تعالى إلا إذا حمل لواء دينه بوعي وتفهم، ودخل بهذا اللواء كل دار يستطيع دخولها، واندمج مع كل مجتمع يمكنه الاندماج بين أهله، وفتح الباب على كل إنسان يستطيع الوصول إليه، كي يبلغ هؤلاء جميعًا رسالة الله ودينه الحق، ويأمر بالمعروف وينهى عن المنكر. وذلك تحقيقًا لقوله تعالى: ﴿وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَّةً يَدْعُونَ إِلَى آلَحُيْرُ وَيَأْمُرُونَ بِٱلمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلمُنكرِ وَأُولَتِمِكَ

وينبغي على المسلم أن يكون متحليًا بآداب السلوك الاجتماعي في تعامله مع الناس، وإلا فإنهم سيرفضونه ويرفضون ما يدعوهم إليه من الخير؛ لأن فعله يخالف قوله. قال تعالى: ﴿ يَمَا يُكُ اللَّهِ مَن الحَين ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُوا مَا لاَ تَفَعَلُونَ ﴿ كَابُرُ مَقْتًا عِندَ اللَّهِ أَن تَقُولُوا مَا لاَ تَفعَلُونَ ﴾ (٣). ولقد شهد الناس في مكة وما حولها قبل الرسالة بأنّ محمدًا على صادقٌ أمين، وبأنه برّ بالناس رحيم، يحمل الكلّ ويقري الضيف، ويصل الرحم، ويعين على نوائب الدهر.

٤- إنَّ القيام بالواجبات والآداب الاجتماعية نحو كل مسلم ومسلمة هو مقتضى العقيدة الإسلامية ولازمها، ولا يتصور وجود إنسان مسلم متزن الفهم معتدل الخُلق يحمل في نفسه الحقد والغل والحسد لأخيه في العقيدة حتى إن كان هذا الأخ مقصرًا أو مذنبًا، وهذا هو منطوق ومفهوم قوله تعالى: ﴿ إنْمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إ-فُوةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيْكُرُ وَاتَّقُواْ ٱللَّهَ اَعَلَيْ تُرْحُونَ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) الآية ١١ من سورة الرعد.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٠٤ من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٢ - ٣ من سورة الصف.

<sup>(</sup>٤) الآية ١٠ من سورة الحجرات.

و- إنَّ عدم الاهتمام بالواجبات الاجتماعية ورعاية حقوق الآخرين، من شأنه أن يمزق الصلات، ويقطع روابط الأخوة، ويؤجج نار العداوة في المجتمع.

ولذا أمرنا الله تعالى بالاعتصام بشرعه، ونهانا عن التفرقة والتحزب فقال: ﴿وَاَعْتَصِمُواْ بِحَبِّلِ اللهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَقُواْ وَاَذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءَ فَأَلْفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصَبَحْمُ بِنِعَمَتِهِ وَلَا تَفَرَقُواْ وَقَدْ مُوا وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ فَأَنقَذَكُم مِنهَا كَذَالِكَ بَيْنِ ٱللهُ لَكُمْ ءَايَاتِهِ عَلَيْهِ مَتِهِ وَاللَّهُ لَكُمْ ءَايَاتِهِ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ فَأَنقَذَكُم مِنهَا كَذَالِكَ بَيْنِ ٱللهُ لَكُمْ ءَايَاتِهِ عَلَيْ مَن النَّارِ وَأَن النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِنهَا كَذَالِكَ بَيْنِ ٱللهُ لَكُمْ ءَايَاتِهِ لَكُمْ عَلَيْتُهُ لَكُمْ عَلَيْتُهُ لَكُمْ عَلَيْتُوا وَتَذْهَبَ رَحُكُمْ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَنَازَعُواْ فَتَفْشُلُواْ وَتَذْهَبَ رَحُكُمْ ﴾ (١).

وقال ﷺ: «أَلاَ أُخْبِرُكُمْ بِأَفْضَلَ مِنْ دَرَجَةِ الصِّيَامِ وَالصَّلاَةِ وَالصَّلَقَةِ، قَالُوا: بَلَى، قَالَ: صَلاَحُ ذَاتِ البَيْنِ هِيَ الحَالِقَةُ»(٣). ومعنى الحالقة: المهلكة.

<sup>(</sup>١) الآية ١٠٣ من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٢) الآية ٤٦ من سورة الأنفال.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود والترمذي وقال: حديث صحيح.

## التقويم

#### : 1051-1

- من أسباب اهتمام الإسلام بالسلوك الاجتماعي:
  - أ- الحياة الطيبة المستقرة.
    - نب—
    - ج-
- ٧- (الإسلام هو الحياة). اشرح هذه العبارة في ضوء فهمك لهذا الدرس.
- ٣- (الأمة الإسلامية شامة في جسد هذا الكون). ما الذي جعلها تتبوأ هذه المكانة الرفيعة في تصورك؟
  - ٤ من المسلم الحقيقي؟ وما الدور الذي يمكن أن يضطلع به لخدمة دينه وأمته؟
- ٥ يجب أن يكون الدعاة إلى الإسلام قدوة للآخرين في سلوكهم وتصرفاتهم. أعط أمثلة من سيرة المصطفى ﷺ تؤكد ذلك.
- ٢- قال تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصِلِحُواْ بَيْنَ أُخُويَكُرٌ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَكُرْ تَرْحَمُونَ ﴾. هناك
   تلازم في هذه الآية الكريمة بين العقيدة الإسلامية والسلوك الاجتماعي. بيّن ذلك.
- ٧- تترتب على عدم الالتزام بآداب السلوك الاجتماعي في الإسلام آثار سيئة على الفرد
   والمجتمع. استنتج بعضًا منها.

# الأصول التي يقوم عليها البناء الاجتماعـى السلـيم

### الأصل الأول - العقيدة السليمة:

تضطرب حياة الإنسان في غياب الدين الحق، وتختلف نظرته إلى الأشياء وحكمه عليها تبعًا لاختلاف البيئة، واختلاف التقاليد والموروثات، حتى يصل إلى حد يقاتل فيه من يخالفه ويخرج عن مألوفه.

ونقرأ في القرآن الكريم صورًا من إنكار كفار قريش لدعوة التوحيد التي جاء بها النبي محمد ري الله الله الله الله الأنهم ألفوا عبادة الأصنام، فكانوا يعبدون أكثر من ثلاثمائة صنم اعتقادًا منهم أنها تقربهم إلى الله تعالى، متعجبين من الاستغناء عن كل هذه الآلهة، والخضوع لإله واحد وهو الله تعالى؟!

قال الله تعالى حكاية عنهم: ﴿ وَعَجِبُوا أَن جَآءَهُم مُنذِر مِّنَهُم وَقَالَ ٱلْكَيْفِرُونَ هَنذَا سَنجِرُ كَذَابُ ﴿ وَالَ اللهُ تعالى حكاية عنهم: ﴿ وَعَجَبُوا أَن جَآءَهُم مُنذِر مِّنَهُم وَقَالَ أَيضًا: ﴿ وَإِذَا رَأُوكَ إِن يَتَجِدُونَكَ إِلّا الْجَعَلَ ٱلْاَهُمَ اللهُ وَحِدا إِن هَنذَا لَشَيْءً عُجَابُ ﴾ (١)، وقال أيضًا: ﴿ وَإِذَا رَأُوكَ إِن يَتَجِدُونَكَ إِلّا هُرُوا أَهُنذَا ٱلّذِي بَعَثَ ٱللّهُ رَسُولاً ﴿ إِن كَادَ لَهُ صِلْنًا عَنْ ءَالِهَتِنَا لَوْلاَ أَن صَبَرْنَا عَلَيْهَا وَسَوْفَ عَلَيْهَا أَوْلَا أَن صَبَرْنَا عَلَيْهَا وَسَوْفَ عَلَيْهُا وَسَوْفَ عَلِي اللهُ عَنْ ءَالِهَتِنَا لَوْلاَ أَن صَبَرْنَا عَلَيْهَا وَسَوْفَ عَلَيْهُا عَنْ عَالِهُ مَن أَصَلُ سَبِيلاً ﴾ (٢).

وكانت طائفة من العرب تئد البنات، وتدفنها في التراب حية حتى تموت، و لم يكن ذلك موضع استنكار! وكانت المرأة البغيّ ترفع رايةً على دارها إعلانًا بأنها مستعدة أن تمارس الفاحشة، ولا أحد يستنكر ذلك أو يرى فيه شذوذًا اجتماعيًا!!

وهذه طبيعة البشر حين لا يكون دين إلهي يحكم حياتهم، ويُهذِّب وجدانهم، وينظم مجتمعهم. وهذا نفسه هو ما يُفهم من القرآن الكريم وهو يُحلِّل طبيعة هذا الإنسان بغير دين. قال تعالى:

 <sup>(</sup>١) الآيتان ٤−٥ من سورة ص.

<sup>(</sup>٢) الآيتان ٤١-٤٢ من سورة الفرقان.

﴿ إِنَّ ٱلْإِنْسَانَ لَظُلُومٌ كُفَّارُ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لِرَبِّهِ - لَكُنُودٌ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ كُلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَىنَ لَيَطَّغَى ﴿ أَن رَّءَاهُ ٱسْتَغَنَّ ﴾ (٣).

إذًا فلا بد لمن يريد الإصلاح الاجتماعي من أن يبحث عن نقطة تصلح أن تكون مركز انطلاق يتحرك المجتمع كله منها، ويكون هذا المركز قويًا قادرًا على إمداد المجتمع الذي ينطلق منه بالطاقة التي لا تضعف ولا تنفد، ويكون كذلك موثوقًا به كل الثقة، يشهد الجميع له بذلك من أجل الصفات المميزة له، والتي لا يشاركه فيها غيره ... ولن يكون ذلك إلا لله سبحانه وتعالى. فالإيمان بالله، والاعتماد عليه، والارتباط به على أوثق ما يكون الارتباط هو وحده الذي يصلح أن يكون بداية إصلاح اجتماعي رفيع، وهو الذي يصلح أن يقيم مجتمعًا سعيدًا لا يشقى، قويًا لا يُقهر، آمنًا لا يفزع ولا يخاف.

لكن الإيمان الذي نتكلم عنه ليكون بداية انطلاق ليس ما عليه الأكثرون اليوم، إنما هو إيمان مثل إيمان الرعيل الأول، والسلف الصالح، والخيار من هذه الأمة.

إنه إيمان له في الإنسان عمق، وله في السماء والملأ الأعلى ذكر وفضل . . إيمان تهتز له المشاعر، وتنتفض له النفس الإنسانية حين يغمرها بالنور والرحمة .. إيمان تنصهر فيه الروح، وينتشى له القلب، وتُسخر له الجوارح، فهو إيمان حي ذو طاقة تحرك وتدفع. ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُورِكِ. ٱلَّذِينَ إِذَا دُكِرَ ٱلله وَحِلَتْ قَاوِمِهم وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِم ءَايَنته و زَادَيْهم إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ شَ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ . ٱلصَّاوَة وَمِمَا رَزَقَنَاهِم يُنفِقُونَ فَ أُوْلَتِيكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِدُونَ حَقًّا لَهُمْ دَرَجَاتً عِندَ رَبِهِمْ وَمَعَفِرَهُ وَرِرِقُ كُرِيمٍ ﴾ (١).

وهو إيمان يبنى ويهدم: يبنى الخير ويُعليه، ويهدم الشر ويُر ديه. ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ١ ٱلَّذِينَ هُم في

<sup>(</sup>١) الآية ٣٤ من سورة إبراهيم.

<sup>(</sup>٢) الآية ٦ من سورة العاديات.

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٦-٧ من سورة العلق.

<sup>(</sup>٤) الآيات ٢-٤ من سورة الأنفال.

صَلَاتِهِم خَشِعُونَ ﴿ وَاللَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغُو مُعْرضونَ ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِلرَّكُوةِ فَلَعِلُونَ ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى الْفُرُوجِهِم حَلِهُ وَاللَّذِينَ هُمْ اللَّهُ وَحِهِم حَلِهُ وَاللَّذِينَ هُمْ اللَّهُ وَوَجَهِم وَعَهِدِهِمْ رَّعُونَ ﴿ وَاللَّذِينَ هُمْ عَلَى اللَّهُ وَمَا مَلَكَتَ أَيْمَتُهُم فَإِنَّهُم عَيْرُ مَلُومِينَ ﴿ وَاللَّذِينَ هُمْ عَلَى اللَّهُ وَمَا مَلَكَتَ أَيْمَتُهُم وَعَهِدِهِمْ رَّعُونَ ﴾ وَاللَّذِينَ هُمْ عَلَى اللَّهُ وَاللَّذِينَ هُمْ عَلَى اللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

والكلمة التي تُعبِّر عن هذا الإيمان وتُترجمه هي (لا إله إلا الله)، ومعناها: لا معبود يستحق العبادة إلا الله، ولا أحد يستحق الخضوع لدينه وتشريعه وأحكامه إلا الله، ولا أحد يرحم رحمةً تسع كل شيء، ويحكم فلا يُرد حكمه، ويبطش فلا يُدفع بطشه إلا الله وحده ... إذًا فلا بد أن يكون بدء الإصلاح الاجتماعي من هنا... من الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله ولقائه وجنته وناره. فإذا استسلمت القلوب لربها، وأسلمت له زمام أمرها، ورضيت به ربًا، وبالإسلام دينًا وتشريعًا، وبمحمد الله نبيًا وقائدًا وهاديًا، فإنها حينئذ سوف تنصاع لأمر الله و تخضع لحكمه، ترجو رحمته، وتخشى عذابه، ولن تخطو خطوة تعلم غضبه منها، وسخطه على فاعلها.

وإذا ساد في المجتمع الإيمان العميق والتطبيق العملي لهذا الدين الحنيف، فسوف تُحل جميع مشكلات الإنسان التي تشقيه وتُحيِّره. ولسوف تظل تلك المشكلات شوكةً تُعذِّب الإنسان وتُورقه، ما دام المجتمع مفتقرًا للإيمان الصادق والعمل الصالح.

ومن هنا ندرك لماذا ظلت قضايا الإيمان تشغل المسلمين، وينزل القرآن بها دون انقطاع طيلة ثلاثة عشر عامًا بمكة! كما ندرك السبب في أن جميع التشريعات الفرعية التي أُنزلت بالمدينة ارتبطت بالإيمان

<sup>(</sup>١) الآيات ١-١١ من سورة المؤمنون.

<sup>(</sup>٢) الآية ٦٥ من سورة النساء.

ارتباطًا وثيقًا، حتى كان القرآن إذا حضّهم على أمر وهم بالمدينة قال لهم: افعلوا كذا وكذا إن كنتم تؤمنون بِاللهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْاَحِرِ ﴾ (١٠). تؤمنون بالله قال تعالى: ﴿ وَلَا تَأْخُذُ كُر بِيمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ ٱللهِ إِن كُنتُم تَؤْمِنُونَ بِٱللهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْاَحِرِ ﴾ (١٠). وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ أَحَقُ أَن تَخْشَوْهُ إِن كُنتُم مُؤْمِنِيرَ ﴾ (١٠).

كما كان كثير من خطاب الله للمؤمنين في المدينة بوصف الإيمان؛ ليُشعرهم بأنه اختصهم بالخطاب الأنهم أسلموا له ظاهرًا وباطنًا، وبايعوا رسوله الشاعلى السمع والطاعة، فلا يليق بهم إلا أن يكونوا كذلك، لذلك كثيرًا ما يناديهم بقوله تعالى: يا أيها الذين آمنوا ..

وكذلك كان النبي الله يعدم على العمل النافع، ويُحذِّرهم من العمل الضار منطلقًا من نقطة الإيمان، فيقول لهم:

«مَنْ كَانَ يُوْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيُكْرِمْ جَارَهُ».

«ومَنْ كَانَ يُوثْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ».

«ومَنْ كَانَ يُوْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمَ الآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَوْ لِيَصْمُتْ،»(٣).

<sup>(</sup>١) الآية ٢ من سورة النور.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٣ من سورة التوبة .

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.

# التقويم

١ - كيف تتصور أن يكون حال الإنسان في غياب الدين الحق والعقيدة السليمة؟

: 1251-7

- كان مشركو قريش:

أ- يعبدون أصنامًا متعددة.

ج-

٣- من أراد إصلاح المجتمع، فمن أين يبدأ؟ برّر إجابتك.

٤- إيمان الرعيل الأول من هذه الأمة يختلف عن إيماننا اليوم. وضّح ذلك مستشهدًا ببعض نصوص القرآن الكريم.

٥- ما الكلمة التي تُعبِّر عن هذا الإعان وتُترجمه؟ اشرحها بأسلوبك.

٦- ظلت قضايا الإيمان تشغل المسلمين وينزل القرآن بها طيلة ثلاثة عشر عامًا. علل ذلك.

# الأصل الثاني- الفهم العميق الشامل

إنّ الإسلام ليس مذهبًا سياسيًا أو اقتصاديًا أو اجتماعيًا جاء نتاج عقلية إنسانية، وليس هو فلسفة أخلاقية ولّدتها التجارب المتعددة على مدى الزمن، كما أنه ليس فكرة زعيم أو مصلح قام يدعو إليها، ويُكره الأمة على اعتناقها.

إنّ الإسلام يشمل إصلاح جميع جوانب الحياة سواءٌ منها النفسي والعقلي، والاجتماعي والسياسي والاقتصادي، وما يتصل بالأخلاق والتهذيب الفردي والجماعي.

كما يشمل إيجاد العلاقة السامية الرحيمة بين الإنسان والإنسان، وبين الإنسان والحيوان، وبين الإنسان والحيوان، وبين الإنسان والأشياء، حتى الأرض والسماء والسحاب والرياح والمياه، وغيرها من عالم الشهادة أو عالم الغيب، مثل الجن والملائكة والأرواح.

ففي الإسلام شمولية وحكمة، لا يقدر العقل البشري أن يُحيط بها، ولا تنفذ إليها أفكار المخلوقين، وإنك مهما وصفته بأي صفة من الصفات فلن تبلغ حقيقته ... فلا يُقال في الإسلام إنه مذهب، أو مبدأ، أو فكرة، أو فلسفة، أو قانون ... إنه الإسلام وكفى.

وهذا الإسلام منزل من عند الله وحده ﴿ مَنْزِيلٌ مِن رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (١) ﴿ وَإِنَّهُ وَلَكَتَابُ عَزِيرٌ ﴿ لَا عَلَمُ اللهِ عَلَمُ عَزِيرٌ ﴾ [١] ﴿ وَإِنَّهُ وَلَا مِنْ خَلفِهِ عَزِيرٌ ﴾ (١).

إنّ تشريع الله تعالى الكامل ليس كتشريع البشر المحدود القاصر، النابع من ضعف الإنسان وأهوائه، وأمز جته، وبيئاته، وتقاليده، وما اختلط بحياته من المستوردات الفاسدة، ومن اعتقد أنّ تلك التشريعات الوضعية أفضل من التشريع الإلهي الذي جاء به الإسلام فقد ضلّ ضلالاً بعيدا. قال الله تعالى: ﴿ أَفَحُكُمُ ٱلْجَ عَلِيَّةِ يَبْعُونَ ۚ وَمَن أَحْسَنُ مِنَ ٱللهِ حُكَمًا لِّقَوْم يُوقِدُون ﴾ (٣).

والقرآن الكريم الذي هو المصدر الأول لهذا الدين، يعتمد عليه العالم الفقيه في استنباط الأحكام الشرعية، بشرط أن يكون ورعًا أمينًا يخشى الله تعالى، متبحرًا في علوم شتى.

<sup>(</sup>١) الآية ٤٣ من سورة الحاقة.

 <sup>(</sup>٢) الآيتان ٤١-٤١ من سورة فصلت .

<sup>(</sup>٣) الآية ٥٠ من سورة المائدة .

وقد صنّف العلماء كتبًا في فنون عدة من العلوم الشرعية، لا بد من معرفتها والإلمام بها لمن أراد أن يجتهد ويستنبط أحكام التشريع من القرآن، كمعرفة الناسخ والمنسوخ، والمطلق والمقيد، والعام والخاص.

وما يُقال في القرآن يُقال في السنة، فقد بلغت أحاديث الرسول الشاصحيحة عشرات الألوف. وللصحابة رضوان الله عليهم إجماعهم على بعض الأحكام واختلافهم في بعضها الآخر، ولذلك وجب على من يتصدى لعرض الإسلام على الناس أن يتقي الله ويدلهم على الخير ويُحذِّرهم من الغلو الذي قد يقع فيه بعضهم، حيث ادّعى كل من قرأ كتابًا في الحديث أو في الفقه أو في التفسير أنه عالم بكل شيء، فجمع حوله بعض الشباب الذين لا دراية لهم بالإسلام، وشحن عقولهم بالتعصب والجمود وضيق الأفق، فأخذوا يُفسّقون الناس ويُكفِّرونهم، ويتهجمون على العلماء العاملين، ويزعمون أنهم أعلم منهم بالدين، وأدرى بالسنة، وليتهم كذلك؟!

ولو فهموا قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَفُولُواْ لِمَا تَصِفُ ٱلْسِنَةُ كُمُ ٱلْكَذِبَ هَنذَا حَلَالٌ وَهَاذَا حَرَامٌ لِتَفَرُواْ عَلَى اللهِ الْمُتَوى عَلَى اللهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُفلِحُونَ ﴾ (١) ما اجترأ أحد على الفتوى بغير دراية بالأدلة والأحكام، وأقوال الفقهاء فيها، وما أفتى أحد إلا بعلم، أو قصر فتواه على ما هو معلومٌ للعامة بالبداهة والضرورة.

والذي يقرأ كتابًا من كتب الفقه التي تُبرز الأدلة الصحيحة واختلاف الفقهاء فيها، يرى أنّ للمسألة الواحدة أحيانًا عشرين رأيًا، ولكلِّ رأيٍ منها دليله، وأكثر الأدلة صحيحٌ وقوي.

وإنك لتقرأ مثلاً لابن تيمية وابن القيم وابن كثير وغيرهم من أصحاب المدرسة المتحررة من التقليد، فتجد الواحد منهم يأتي بالمسألة فيعرض آراء الفقهاء فيها ودليل كل فقيه، ثم يُرجِّح ما يراه حسب علمه وفقهه، لأن كل واحد من هؤلاء صالح للاجتهاد، ولا تقرأ لأحدٍ منهم طعنًا في إمام، أو قولاً يطرح أقوال الفقهاء.

<sup>(</sup>١) الآية ١١٦ من سورة النحل.

إذًا لا بد للمصلح الاجتماعي من الفهم العميق الشامل للمسألة التي يريد أن يعرضها، بشرط ألا يدّعي العلم بأكثر مما يعلم، لأنه حينئذٍ يكون متشبعًا بما ليس عنده، فهو كلابس ثوبي زور كما جاء في الحديث الصحيح.

وهذا الفهم الشامل هو الذي يمكن الاعتماد عليه في بناء المجتمع السليم النظيف المتحاب، المتعاون على البر والتقوى، الحريص على الخير لنفسه وللإنسانية.

وإنك لو بحثتَ أسباب التفرقة بين المشتغلين بالإسلام والعمل له، لوجدتَ أهمها أنه لا علم لهم بحقيقة الإسلام وأحكامه وفقه دعوته، وأصول التوفيق والجمع بين المسلمين، ولو أنصف المشتغلون بالإسلام لمدَّ كلَّ منهم يده إلى أخيه، فأعطاه من نفسه عونًا وقوة، وشدَّ أزره، وأخلص وده.

### الأصل الثالث- التخلص من الآفات الاجتماعية ومن آثارها المدمرة:

وهذا الأصل هو الجانب التطهيري في تهذيب النفس الإنسانية من خلال التربية الاجتماعية الإسلامية، كما أنه المدخل السليم والخطوة الأولى لإيجاد مجتمع قوي متماسك متحاب.

وإذا كان هذا الأصل يعتمد على التطهير والتخلص من الآفات التي تفتك بالفرد وبالمجتمع، وكان الأصل الرابع الذي يتلو هذا الأصل يعتمد على القيام بأعمال تسهم في وحدة المجتمع الإسلامي، ونشر روح المحبة والألفة والتعاون بين أفراده، فإن الأصل الثالث بكل ما يتفرع منه يُعتبر تخليةً للنفوس وتطهيرًا لها، ويُعتبر الأصل الرابع بكل ما يتفرع عنه تحليةً للنفوس وتزيينًا لها. والتخلية والتحلية والتحلية هدفان أساسيان في إقامة مجتمع ناجح ناهضٍ عزيزٍ أبيّ، كما أنهما أصلان ضروريان لأي انطلاقة في سبيل رضاء الله تعالى والحصول على رحمته ومغفرته ومثوبته.

فالأصل الثالث: هو إزالةً لرواسب الجاهلية المتمكنة من النفس البشرية.

والأصل الرابع: هو التجمل برداء الإسلام، والتحلي بحُلله الجميلة.

وتيسيرًا لك أخى الطالب، فإننا قسمنا الأصل الثالث قسمين:

١ - قسم خاص بالأمراض الباطنية.

٢- قسم خاص بالأمراض الظاهرية.

وستأتي مفصلةً بمشيئة الله تعالى في الوحدة الثانية من هذا الكتاب.

# الأصل الرابع- التزام آداب السلوك الاجتماعي في الإسلام:

هذا الأصل أوسع الأصول الأربعة علمًا، وأبعدها أثرًا، وأدومها نفعًا؛ لأنه عبارة عما يجب أو يستحب عمله بالنسبة لأفراد المجتمع وجماعاته على اختلاف الأجناس والمذاهب والفرق، وتنوع الصلات والأحوال والأوضاع.

وقل أن تخلو سورة من السور المكية من واجبات اجتماعية يلزم الحرص عليها والاهتمام بأدائها، أما السور المدنية فتوجد منها سور بأكملها ذات اهتمام خاص بجوانب اجتماعية كثيرة، منها سورة النساء، والمائدة، والتوبة، والنور، والطلاق، وغيرها.

وديننا الإسلامي دين المعاملة، كما أن النبي الله وجميع الرسل من قبله بُعثوا بمكارم الأخلاق، وجعلوا حسن المعاملة واحترام الآخرين، والإحسان إلى الجميع أسلوب حياتهم، وأساس دعوتهم، وقوام صلتهم بالناس.

وسوف نقتصر في الوحدة الثالثة من هذا الكتاب على ما يمس حفظ الروابط الاجتماعية بين الناس؛ لتظل الحياة الاجتماعية آمنة، مستقرة، جميلة، ذات طابع رحيم، ورفيع، ولن نتعرض للفروع التي أفردت بدراسات خاصة بها، وصار لكلِّ فرعٍ منها طابعه المستقل مثل: السياسة، والمعاملات المالية، والمواريث، والأحوال الشخصية.

## التقويم

- ١ عرّف بدينك الإسلام مبرزًا محاسنه.
- ٢- يمتاز الإسلام على غيره من الديانات بمجموعة علوم لا بد للمجتهد أن يُتقنها حتى يتمكن من استنباط أحكام التشريع. عدد ثلاثة منها.
- ٣- يزعم بعض الناس أنه قادرٌ على استنباط الأحكام من الكتاب والسنة مباشرة دون الرجوع
   لأقوال الفقهاء السابقين رحمهم الله تعالى. بين الأضرار الدينية والاجتماعية المترتبة على هذا
   الزعم.
- ٤ كان العلماء والفقهاء في صدر الإسلام يتعاملون بأدبٍ راقٍ مع مخالفيهم في استنباط الأحكام.
   اضرب بعض الأمثلة على ذلك.
- و- يُعتبر الأصل الثالث من أصول البناء الاجتماعي السليم تخلية للنفوس، بينما يُعتبر الأصل الرابع تحلية لها. بين ذلك.

#### النشاط:

وجّه نصيحةً إلى الشباب المسلم تُحنِّرهم فيها من الفهم الضيق لهذا الدين، وتدعوهم إلى أخذه من منابعه الأصيلة، واحترام العلماء والفقهاء وتوقيرهم.

# الوحدة الثانية الآفات الاجتماعية التي يجب التطهر منها

## أولاً – الآفات الباطنية:

1- الكبر.

٧- الغضب.

٣- الحسد.

٤ - البخل.

٥ - سوء الظن.

## ا– الكــبْـر

### حقيقة الكبر:

الكبر هو استعظام الإنسان نفسه، واستحسان ما فيها من الفضائل، والاستهانة بالناس واستصغارهم. وقد حذّر النبي ﷺ من الكبر فقال: (لاَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّة مِنْ كَبْرِ». قَالَ رَجُلٌ إِنَّ الرَّجُلَ يُحِبُّ أَنْ يَكُونَ ثُوْبُهُ حَسَنًا وَنَعْلُهُ حَسَنَةً. قَالَ: (إِنَّ اللَّهَ جَمِيلٌ يُحِبُّ الْجَمَالَ، الْكِبْرِيَاءُ رِدَائِي، يُحِبُّ الْجَمَالَ، الْكِبْرِيَاءُ رِدَائِي، وَقَالَ أَيضًا: (يقول الله تعالى: ((الْكِبْرِيَاءُ رِدَائِي، وَالْعَظَمَةُ إِزَارِي، فَمَنْ نَازَعَنِي وَاحِدًا مِنْهُمَا، قَذَفْتُهُ فِي النَّارِ»(٢).

### أسباب الكبر:

وللكبر أسباب كثيرة منها ما يلي:

١- مبالغة الآخرين في التواضع، وهضم النفس: ذلك أن بعض الناس قد تحملهم المبالغة في التواضع على ترك التجمل والزينة في اللباس ونحوه، وعلى عدم المشاركة بفكر أو رأي في أي أمر من الأمور، بل والعزوف عن التقدم للقيام بمسئولية، أو تحمّل أمانة، وقد يرى ذلك من لم يدرك الأمور على حقيقتها، فينظر إلى الآخرين نظرة از دراء وسخرية، في الوقت الذي ينظر فيه إلى نفسه نظرة إكبار وإعظام فيحاول إبرازها في كلِّ فرصة تُتاح له، أو في كلِّ مناسبة تُواتيه.

Y – اختلال القيم أو معايير التفاضل عند الناس: فتراهم يفضّلون صاحب الدنيا، ويقدّمونه حتى لو كان عاصياً أو بعيدًا عن منهج الله، في الوقت الذي يحتقرون فيه البائس المسكين حتى وإن كان طائعاً، ملتزماً بهدى الله.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم وأبو داود واللفظ له.

- ٣- مقارنة نعمته بنعمة الآخرين ونسيان المنعم: فمن الناس من يحبوه الله بنعم يحرم منها الآخرين، كالصحة، أو الزوجة، أو الولد، أو المال، أو العلم .. وتحت بريق وتأثير هذه النعم ينسى المنعم، ويأخذ في المقارنة بين نعمته ونعمة الآخرين؛ فيراهم دونه فيها، وحينتذ يحتقرهم، ويزدريهم، ويضع من شأنهم.
- ٤ ظنُّ دوام النعمة أو عدم التحول عنها: فبعض الناس قد تأتيه النعمة من الدنيا، وتحت تأثيرها ـ وبريقها يظنُّ دوامها، أو عدم التحول عنها، وينتهي به هذا الظن إلى الكبر، أو التعالي على ـ عماد الله.
- ٥- الغفلة عن العواقب المترتبة على الكبر: ذلك أن من غفل عن الآثار الضارة لعلة من العلل، أو آفة من الآفات؛ فإنه يُصاب بها، وتتمكن من نفسه، ولا يشعر بذلك إلا بعد فوات الأوان، وبعد الاستعصاء على القلع والعلاج.

#### نشاط (١):

استنتج أسبابًا أخرى للكبر، واكتبها في كراستك.

#### مظاهر الكبر:

ومظاهر الكبر وآثاره في الناس كثيرة، أبرزها ما يلي:

١ - الاختيال في المشية، وتصعير الخد، قال تعالى: ﴿ وَآللَّهُ لَا شُحِبُ كُلَّ مُخْتَالِ فَحُورٍ ﴾ (١)، وقال أيضًا: ﴿ وَلَا تُصَعِّرُ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ۖ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ كُلُّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) الآية ٢٣ من سورة الحديد.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٨ من سورة لقمان.

- ٢- الإفساد في الأرض مع رفض النصيحة، والاستنكاف عن الحق: قال تعالى: ﴿ وَإِذَا تَوَلَّىٰ سَعَىٰ فِى الْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهِلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱللَّهُ لَا شَحِبُ ٱلْفَسَادَ ﷺ وَإِذَا قِيلَ لَهُ ٱنْقِ ٱللَّهُ أَخَذَتُهُ الْفَرْشِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهِلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّهُ لَا شَحِبُ ٱلْفَسَادَ ﷺ وَإِذَا قِيلَ لَهُ آنِقِ ٱللَّهُ أَخَذَتُهُ الْعَرْةُ بِالْإِثْمِ ۚ فَحَسَّبُهُ وَجَهَمٌ مَ وَلَبِثْسَ ٱلْمِهَادُ ﴾ (١).
- ٣- التقعر في الحديث. يقول النبي الكريم ﷺ: «إِنَّ الله يُبْغِضُ الْبَايِغَ مِنَ الرِّجَالِ الَّذِي يَتَخَلَّلُ بِلِسَانِهِ كَمَا تَتَخَلَّلُ الْبَقَرَةُ» (٢).
- ٤- إسبال الإزار بنية الاختيال والتكبر. قال ﷺ: «مَنْ جَرَّ ثُوْبَهُ خُيلاَءَ لَمْ يَنْظُرِ اللَّهُ إِلَيْهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ».
   فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ ﷺ: إِنَّ أَحَدَ جَانِبَيْ إِزَارِي يَسْتَرْخِي، إِنِّي لاَتَعَاهَدُ ذَلِكَ مِنْهُ. قَالَ: «لَسْتَ مِمَّنْ يَمْعَلُهُ خُيلاَءَ » (٣).
- حبّة أن يسعى الناس إليه، ولا يسعى هو إليهم، وأن يمثلوا له قيامًا إذا قدم أو مرّ بهم، وقد جاء في الحديث: «مَنْ أَحَبَّ أَنْ يَمْثُلَ لَهُ الرِّجَالُ قِيَامًا فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ». (٤)

#### نشاط (۲):

ابحث عن مظاهر أخرى للكبر، واكتبها في كراستك.

### أقسام الكبر:

وينقسم الكبر بالنسبة للمتكبر عليه إلى ثلاثة أقسام:

أ- التكبر على الله عزّ وجل. (وهو أفظع أنواع الكبر وأخبثها). ومن أمثلته قول فرعون: ﴿ الله عَزّ وجل. (وهو أفطع أنواع الكبر وأخبثها). ومن أمثلته قول فرعون: ﴿ وَأَن رَبُّكُمُ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) الآيتان ٢٠٥–٢٠٦ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد وأبو داود والترمذي، وقال: حديث حسن غريب.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد وأبو داود والترمذي.

<sup>(</sup>٥) الآية ٢٤ من سورة النازعات.

<sup>(</sup>٦) الآية ٢٥٨ من سورة البقرة.

وقول كفار قريش حين أُمروا بالسجود للرحمن: ﴿ وَمَا ٱلرَّحْمَانُ أَنْسُجُدُ لِمَا تَأْمُرُدَا ﴾ (١).

ب- التكبر على رسل الله عليهم الصلاة والسلام. (وهو شنيع لكنه أقبل من الأول). ومن أمثلته قول فرعون ومن معه: ﴿ أَنُوْمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَدِدُونَ ﴾ (٢). وقول كفار العرب في شأن الرسول عليه الصلاة والسلام: ﴿ لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْمَلْتِكَةُ أُوْ نَرَىٰ رَبَّنَا لَقَد ٱسْتَكْبَرُوا فِي أَنفُسِهِم وَعَتَوْ عُتُوا كُويرًا ﴾ (٣). وقولهم: ﴿ لَوْلَا نَزْلَ هَلذَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُل مِن ٱلقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ (٤). يعنون أنه لو كان الله اختار رسولاً فلماذا لم يجعله واحدًا عظيمًا غنيًا من مكة كالوليد بن المغيرة، أو من الطائف كعروة بن مسعود الثقفي؟

ج- التكبر على الناس من غير المرسلين. (وهو شنيع لكنه أقل من الثاني). ومن أمثاته قول إبليس في آدم عليه السلام: ﴿ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنهُ خَلَقْتَنِي مِن نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ ﴾ (٥). وهذا في أصله تكبر على خلق الله ولكنه جرّ إبليس إلى التكبر على الله تعالى. وكثيرًا ما يقع ذلك، حيث يستكبر العبد على الله لأنه سمع النصيحة من عبد من عباد الله.

### علاج الكبر:

ويمكن علاج الكبر عن طريق الأمور التالية:

١ - تذكير النفس بالعواقب والآثار المترتبة على التكبر سواءً أكانت دنيوية، أم أخروية.

٢- مجالسة ضعاف الناس وفقرائهم، وذوي العاهات منهم، بل ومؤاكلتهم ومشاربتهم، كما كان يصنع النبي النفس ويجعلها تُقلع عن غيّها، وتعود إلى رشدها.

<sup>(</sup>١) الآية ٦٠ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٢) الآية ٤٧ من سورة المؤمنون.

<sup>(</sup>٣) الآية ٢١ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٤) الآية ٣١ من سورة الزخرف.

<sup>(</sup>٥) الآية ١٢ من سورة الأعراف.

- ٣- النظر في سير وأخبار المتكبرين، كيف كانوا؟ وإلى أيِّ شيءٍ صاروا؟ فإن ذلك مما يُخوِّف النفس، ويحملها على التوبة خشية أن تصير إلى نفس المصير.
- ٤ حضور مجالس العلم التي يقوم عليها علماء ثقات نابهون لاسيما مجالس التذكير والتزكية، فإن هذه المجالس لا تزال بالقلوب حتى ترق وتلين، وتعود إليها الحياة من جديد.

١ – عرّف الكبر.

٢-إذا تمكن الكبر من قلب الإنسان اتصف بأسوأ الأخلاق. استنتج ثلاثة من هذه الأخلاق
 السيئة.

٣- ورد ذمّ الكبر والمتكبرين في كثير من الآيات والأحاديث. استعرض بعضًا منها.

٤ - ما حكم إسبال الثوب من غير خيلاء؟ استدل على ذلك من السنة النبوية.

٥ - تحدث عن مظاهر الكبر وآثاره عند كل من:

أ- الولد مع أبيه.

ب- المرأة مع زوجها.

ج- الطالب مع أستاذه.

٦- حدد نوع الكبر في كل آية من الآيات القرآنية الآتية:

أ- ﴿ لَوْلَا نَزِّلَ هَاذَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَىٰ رَجَلٍ مِنَ ٱلْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾.

ب- ﴿ أَنَا خَيرٌ مِّنهُ خَلَقْتَنِي مِن نَارٍ وَخَلَقَتُهُ مِن طِينٍ ﴾.

ج- ﴿ وَمَا ٱلرَّحْمَانُ أَنْسُجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا ﴾.

٧- بيّن طريقة التخلص من الكبر في حالة التكبر بسبب:

أ- العلم.

ب- الأصل والنسب.

ج- الجمال.

#### النشاط:

#### اقرأ وتدبر:

يُروى أنّ مطرّف بن عبد الله بن الشخير رأى المهلب بن أبي صفرة وهو يتبختر في جبة خز، فقال: يا عبد الله! هذه مشية يبغضها الله ورسوله. فقال له المهلب: أما تعرفني؟ فقال: بلى أعرفك.. أوّلك نطفة مذرة، وآخرك جيفة قذرة، وأنت بين ذلك تحمل العذرة. فمضى المهلب وترك مشيته تلك.

## ٢- الغضب

#### تعريف الغضب:

الغضب كما عرّفه الإمام الغزالي في إحياء علوم الدين: «غليان دم القلب شهوة الانتقام». وهو طبيعة في كل إنسان، بل وفي كل حيوان.

### الغضب في القرآن والسنة:

حين نقرأ القرآن أو السنة نجد الآيات والأحاديث التي تتعرض للغضب تحضُّ على كظمه وعدم الاسترسال معه والجري وراء ما يدفع إليه. قال تعالى: ﴿ وَسَارِعُواْ إِلَىٰ مَعْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرَّضَهَا ٱلسَّمَاوَات وَٱلْأَرضُ أُعدَّت للمُتقينَ عَلَي ٱللَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَٱلصَّرَّآءِ وَٱلْكَاظِمِينَ ٱلغيظ وَٱلْعَافِينَ عَن ٱلدَّاسِ وَٱللَّهُ مُحِب ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ (١). وقال تعالى: ﴿ وَذِ ٱلْعَفْوَ وَأَمْر بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرض عَن آلَبَ ولين ﴾ (٢). ومعنى الآية: تقبل ما تيسر من أخلاق الناس، وأُمرهم بالمعروف شرعًا، وأعرض عمن سفه عليك وتحمّق منهم.

وعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ لأَشَجِّ عَبْد. القَيْس: «إنَّ فيكَ خَصْلَتَيْن يُحبُّهُمَا اللهُ: الْحُلْمُ، وَالْأَنَاةُ ﴾ (٣). وعن أبي هريرة ﷺ أَنَّ رَجُلًا قَالَ للنَّبيِّ ﷺ : أَوْصني. قَالَ: لَا تَغْضَبْ. فَرَدَّدَ مرَارًا، قَالَ: لَا تَغْضَبْ » (٤). وعن أبي هريرة ﷺ أن رسول الله ﷺ قال: «لَيْسَ الشَّديدُ بِالصُّرَعَةِ، إِنَّا الشَّديدُ الَّذي يَمْلكُ نَفْسَهُ عَنْدَ الْغَضَبِ (٥٠).

وعن سليمان بن صرد ١٠ قال: «اسْتَبَّ رَجُلاَنِ عِنْدَ النَّبِيِّ ١ أَخِدَهُمَا تَحْمَرُ عَيْنَاهُ وَتَنْتَفخُ

<sup>(</sup>١) الآيتان ١٣٤-١٣٤ من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٩٩ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٥) متفق عليه.

أَوْدَاجُهُ، قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: إِنِّي لأَعْرِفُ كَلِمَةً لَوْ قَالَهَا لَذَهَبَ عَنْهُ الَّذِي يَجِدُ، أَعُوذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيم» (١).

### أقسام الغضب:

وينقسم الغضب ثلاثة أقسام:

- ٢- فقدان الغضب، وما يؤول إليه الفرد نتيجة ذلك من الجبن وعدم الغيرة والسكوت على الرذائل
   والذل والمهانة، فهذا مذموم وغير محمود.
- ٣- أن يتجاوز غضب الإنسان حدوده، وتنتفخ أو داجه فلا يتمالك نفسه، وتخرج البذاءة من لسانه، وتنطلق يده في غير موضعها الصحيح، فيفسد حظه ونصيبه من الحلم، ويتكلم بما لا يعقل. وهذا مذموم أيضا.

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٤) أي: غير ضارب بعرضه بل بحده للقتل والإهلاك.

<sup>(</sup>٥) متفق عليه.

#### آفات الغضب:

#### وللغضب آفات كثيرة منها:

- 1 أنّ الغضب باب إلى التهور؛ لأنه يُوصد منافذ العقل والتبصر في عواقب الأمور، فيتصرف الإنسان تحت وطأة ذلك، فيبطش بإنسان أو ينفلت لسانه فيقول كلامًا يندم عليه بعد ذلك.
- ٢- إنّ هيجان الغضب في غير مكانه يقلل من فضيلة المرء ، ومن رزانته وهيبته لما يرتسم على الغضبان من صورة مخيفة كانتفاخ أو داجه واحمرار عينيه وتحركات جسمه في غير اتزان ، بالإضافة إلى بذاءات ما يتفوه به.
- ٣- إن عدم تملك المرء لنفسه عند الغضب يُفقده أجر الكاظمين الغيظ، قال رسول الله ﷺ: «مَنْ كَظَمَ غَيْظًا وَهُو يَسْتَطِيعُ أَنْ يُنَفِّذَهُ دَعَاهُ الله يَوْمَ القِيَامَةِ عَلَى رُورُوسِ الخَلائِقِ حَتَّى يُخَيِّرَهُ فِي أَيِّ الحُورِ شَاءً»(١).

#### نشاط:

استنتج آفات أخرى للغضب، واكتبها في كراستك.

### علاج الغضب:

1- علاج الغضب حتى تُحتث أصوله، وتُقتلع من النفس جذوره أمرٌ غير ممكن بالنسبة للإنسان السوي، وإنما العلاج الممكن هو علاج آثار الغضب بمعنى إيقاف الغضبان عند حدود الله، وإشعاره بالأخطار التي تكمن وراء انسياقه تبعًا لغضبه، ومحاولة ترويض النفس بالترغيب والترهيب، ومجالسة الحلماء والحكماء، والإكثار من صالحي القرناء وخيار الأصدقاء، وكثرة التقرب إلى الله تعالى بالصلاة والصيام والذكر وقراءة القرآن، والنظر في أسباب الغضب

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود والترمذي وقال: هذا حديث حسن غريب.

العميقة في النفس من أجل علاجها، فقد يكون الكبر، أو الجاه، أو الغنى، أو العلم، أو العميقة في النفس من أجل علاجها، وقد تجتمع كلها في إنسان فتُحوِّله إلى مسخ شيطان في صورة إنسان!

٢- جاء في الأحاديث الصحيحة أن الغضب يُعالَج بتغيير الوضع الذي يكون عليه الغاضب حين يغضب، بأن يقعد القائم أو يضطجع، كما مرّ أنه يستعيذ بالله من الشيطان، وقد ثبت عمليًا نفع هذا العلاج وأثره الطيب المبارك. فقد قال ﷺ: «إِذَا غَضِبَ أَحَدُكُمْ وَهُوَ قَائِمٌ فَلْيَجْلِسْ، فَإِنْ ذَهَبَ عَنْهُ الْغَضَبُ وَإِلاَّ فَلْيَضْطَجعْ» (١).

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود وصححه ابن حبان.

- ١ بم عرّف الإمام الغزالي رحمه الله تعالى الغضب؟
- ٢ من الغضب ما هو محمود ومنه ما هو مذموم. وضّح ذلك.
- ٣- متى كان نبينا محمد الله يغضب؟ استدل على ذلك من السنة النبوية.
- ٤ ما الاسم الذي يُطلق على من يملك نفسه عند الغضب؟ هات بعض الآيات القرآنية التي تمتدح
  - ٥- ما الأضرار النفسية والاجتماعية المترتبة على التمادي في الغضب من وجهة نظرك؟
  - ٦- علَّمنا الرسول ﷺ أمورًا كثيرة يمكن أن نُعالج بها أنفسنا عند الغضب. اذكر ثلاثة منها.

#### النشاط:

### اقرأ واستمتع:

فأما الذي فوقى فأعرف قدره وأتبع فيه الحق والحق لازمُ وأما الذي دوني فإن قال صنتُ عن إجابته عرضي وإن لام لائهم

قال الشاعر محمود الوراق في مدح الحلم: سأَلزمُ نفسى الصفحَ عن كلِّ مذنب وإن كشرتْ منه على الجرائم، وما الناسُ إلا واحدة من ثلاثة شريفٌ ومشروفٌ ومثلَّ مقاومُ وأما الذي مشلي فإن زلّ أو هفا تفضلتُ، إنَّ الفضلَ بالحلم حاكمُ

### ۳– الحسد

#### حقيقة الحسد:

الحسد هو تمنى زوال النعمة عن الآخرين، سواءٌ تمناها الحاسد لنفسه أم لا.

### مظاهر قبح الحسد:

- ١- الحسد أول ذنب عُصي الله به في السماء؛ لأن إبليس لعنه الله حسد آدم عليه السلام لما رآه قد فاق على الملائكة بأن خلقه الله بيده، وأسجد له ملائكته، وعلمه كل شيء، وأسكنه في جواره، وما زال يسعى في إخراجه من الجنة حتى أُخرج منها.
- ٢- والحسد أول ذنب عُصي الله به في الأرض، وذلك حين قتل قابيل أخاه هابيل حسدًا. قال تعالى : ﴿ وَٱللهُ عَلَيْمِ مَنَا أَبْنَى ءَادَمَ بِٱلدَّقِي إِذْ قَرَّبَا قُرْبَانًا فَتُقْبِلَ مِن أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُتَقَبِلُ مِن تَعالى .
  آلاً خَر قَالَ لَأَقْتُلَنَّكُ قَالَ إِنْمَا يَتَقَبِّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ (١).
- ٣- والحاسد مُتشبّه بالشيطان في حسده لآدم، ولذلك أمر الله تعالى بالاستعاذة من الشيطان فقال سبحانه: ﴿ قُلُ أَعُودُ بِرَبِ ٱلفَاقِ فَ مِن شَرِّ مَا خَلَق فَ وَمِن شَرِّ عَاسِي إِذَا وَقَب فَ وَمِن شَرِّ عَاسِي إِذَا حَسَدَ ﴾ (٢). وقال: ﴿ قُلُ أَعُودُ بِرَبِ ٱلنَّاسِ فَ مِن شَرِّ حَاسِهِ إِذَا حَسَدَ ﴾ (٢). وقال: ﴿ قَلْ أَعُودُ بِرَبِ ٱلنَّاسِ فَ مَلُكِ ٱلنَّاسِ فَ إِلَهِ ٱلنَّاسِ فَ مِن شَرِّ ٱلْوَسُّواسِ ٱلْخَنَّاسِ فَ اللَّذِي يُوسُّوسُ فِ صُدُورِ مَا النَّاسِ فَ مِن آلَجِنَةً وَٱلنَّاسِ ﴾ (٣).
- ٤- والحسد يُضاد الإيمان بالله تعالى؛ لأن حقيقته هي الاعتراض على الله عز وجل في حكمه وتقديره. ولذلك قال الله وَفَيْحُ جَهَنَّم، وَلَذَلك قال الله وَفَيْحُ جَهَنَّم، وَلَا يَجْتَمِعُ في جَوْفِ عَبْدٍ مُوْمِنٍ غُبَارٌ في سَبِيلِ الله وَفَيْحُ جَهَنَّم، وَلَا يَجْتَمِعُ في جَوْفِ عَبْدِ الْإِيمَانُ وَالْخَسَدُ» (٤).

<sup>(</sup>١) الآية ٢٧ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٢) سورة الفلق.

<sup>(</sup>٣) سورة الناس.

<sup>(</sup>٤) رواه النسائي وابن حبان وحسّنه الألباني .

- والحسد داء وقع فيه جميع الأمم من قبلنا كما قال النبي ( دُبَّ إِلَيْكُمْ دَاءُ الأُمَمِ قَبْلَكُمْ: الْبَغْضَاءُ وَالْحَسَدُ» (١).
- ٦- والحسد دليلٌ على فساد الناس وقلة الخير فيهم، كما قال ﷺ: «لا يَزَالُ النَّاسُ بِخَيْرٍ مَا لَمْ يَتَحَاسَدُوا» (٢). وهذا يدل على أنهم إذا تحاسدوا فلا خير فيهم. «وقيلَ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ: أَيُّ النَّاسِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: كُلُّ عَمْمُومِ الْقَلْبِ، صَدُوقِ اللِّسَانِ. قَالُوا: صَدُوقُ اللِّسَانِ نَعْرِفُهُ، فَمَا عَمْمُومُ الْقَلْبِ؟ قَالَ: هُوَ التَّقِيُّ النَّقِيُّ، لَا إِثْمَ فِيهِ وَلَا بَعْيَ وَلَا غِلَّ وَلَا حَسَدَ» (٣).
- ٧- والمذي يقرأ قصة يوسف مع إخوته يُدرك كيف يفعل الحسد بصاحبه؟ كيف يُعمي بصره، ويُغلق عن الرحمة قلبه، ويدفعه إلى الانتقام؟ قال تعالى فيهم: ﴿ إِذْ قَالُواْ لَهُوسُفُ وَأَحُوهُ أَحَبُ وَيُغلق عن الرحمة قلبه، ويدفعه إلى الانتقام؟ قال تعالى فيهم: ﴿ إِذْ قَالُواْ لَهُوسُفُ وَأَحُوهُ أَرْضًا يَخُلُ لَكُمْ إِلَى أَبِينَا مِنَا وَنَحُن عُصْبَةً إِنَّ أَبَادَا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ٱقْتُلُواْ يُوسُفَ أَوِ ٱطْرَحُوهُ أَرْضًا يَخُلُ لَكُمْ وَجُهُ أَبِيكُمْ وَتَكُونُواْ مِنْ بَعْدِهِ عَوْمًا صَلِحِينَ ﴾ (٤).

### الفرق بين الحسد والمنافسة والغبطة:

وهناك فرق بين الحسد والغبطة والمنافسة، فالحسد مبنيُّ على الضرر، الذي هو تمني زوال النعمة عن الغير، أما المنافسة والغبطة فليسا كذلك، إذ لا ضرر فيهما على الغير: فالمنافسة هي السعي في بلوغ ما بلغه الغير من الفضائل، والغبطة هي تمني تلك الفضائل بدون سعي في تحصيلها أو منافسة للغير في بلوغها. وقد جاء في المنافسة في الخير أدلة من القرآن والسنة: قال تعالى: ﴿ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ ٱلمُتَنَفِسُونَ ﴾ (٥٠). وقال تعالى: ﴿ سَابِقُوا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِن رَبِكُمْ وَحَنَة عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أُعِدَّت لِلذينَ وَالمَنوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ ﴾ (١٠). وقال ﷺ: ﴿ لا حَسَدَ إِلا في اثْنَتَيْنِ: رَجُلٌ آتَاهُ الله مَالاً فَسَلَّطَهُ عَلَى هَلَكَتِهِ

<sup>(</sup>١) رواه البرّار وجوّد إسناده المنذري.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني وحسّنه الألباني .

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجه وصححه الألباني .

<sup>(</sup>٤) الآيتان ٨ – ٩ من سورة يوسف.

<sup>(</sup>٥) الآية ٢٦ من سورة المطففين.

<sup>(</sup>٦) الآية ٢١ من سورة الحديد.

فِي الْحَقِّ، وَرَجُلَّ آتَاهُ اللَّهُ حِكْمَةً فَهُوَ يَقْضِي بِهَا وَيُعَلِّمُهَا» (١). فهذا حسد منافسة وغبطة، يدل على عُلوِّ همة صاحبه، وكبر نفسه، وطلبها للتشبه بأهل الفضل.

### كيف يُعالج المسلم نفسه من الحسد:

يمكن للحاسد معالجة نفسه من هذا المرض بما يلي :

- ١- اللجوء إلى الله تعالى والتضرع إليه أن يُخرج من قلبه هذا المرض الخبيث.
- ٢- العلم النافع، فبالعلم النافع يعرف الحاسد أن الحسد محرم وأنه بغي وظلم، وأنه ضررً عليه في
   الدين والدنيا، وأنه غشٌ للمؤمنين.
- ٣- العمل النافع، وهو أن يفعل نقيض ما يأمر به الحسد، فإن حمله الحسد على القدح في محسوده مدحه وأثنى عليه، وإن حمله على التكبر عليه ألزم نفسه التواضع له والاعتذار إليه وإكرامه غاية الإكرام. وهو إذا تكلف ذلك بادىء الأمر فإنه سوف يتعود عليه بعد ذلك، ويصير طبعًا له، وخاصة إذا عامله الآخر عمثل تلك المعاملة الطيبة.

#### نشاط:

استنتج علاجات أخرى للحسد، واكتبها في كراستك.

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

- ١- ما حقيقة الحسد؟
- ٢- الحسد يُضاد الإيمان بالله تعالى. وضّح ذلك.
- ٣ قال ﷺ: «لا حَسَدَ إلا فِي اثْنَتَيْنِ: رَجُلْ آتَاهُ الله مَالا فَسَلَّطَهُ عَلَى هَلَكَتِهِ فِي الْحَقِّ وَرَجُلْ آتَاهُ الله عَلَى هَلَكَتِهِ فِي الْحَقِّ وَرَجُلْ آتَاهُ الله عَلَى هَلَا الْحَديث الشريف؟
   حكْمَةً فَهُوَ يَقْضى بِهَا وَيُعَلِّمُهَا». ما المراد بالحسد في هذا الحديث الشريف؟
  - ٤ هات دليلاً من القرآن وآخر من السنة على قبح الحسد.
  - ٥ للحسد آفاتٌ كثيرة تعود على الحاسد نفسه. اذكر اثنتين منها.
    - ٦- اذكر ثلاثة أمور يمكن أن يُعالج بها الحاسد نفسه من الحسد.

#### النشاط:

### اقرأ واستمتع:

جاء في حديث رواه الإمام أحمد عن أنس بن مالك النبي النبي القال النبي الن

#### تابع النشاط:

## ٤– البخل

### تعريف البخل:

البخل هو امتناع البذل في كل الوجوه، والحرص على كنز الأموال وجمعها.

### بواعث البخل:

وهناك أمورٌ كثيرةٌ تدفع الإنسان إلى البخل، منها:

- حب المال لذاته، وهذا يدفع صاحبه إلى الحرص على جمعه وعدم إنفاقه فيما يجب، وبالقدر والسعة المطلوبة. قال تعالى: ﴿وَتَحِبُونَ ٱلْمَالَ حُبًا جَمَّا ﴾ (٣).
- ٣- الجهل وعدم العلم بأهمية الإنفاق والكرم، وأنه ينمي المال ويزيد بركته. قال النبي الله فيما يرويه عن ربه عز وجل : «قال الله تبارك وتعالى: يَا ابْنَ آدَمَ أَنْفِقْ أُنْفِقْ عُلَيْكَ» (١٠). وقال الله تبارك وتعالى: يَا ابْنَ آدَمَ أَنْفِقْ أُنْفِقْ عَلَيْكَ» (١٠). وقال الله تبارك وتعالى: يَا ابْنَ آدَمَ أَنْفِقْ أُنْفِقْ عَلَيْكَ» (١٠).

### آفات البخل:

وتترتب على البخل آفاتٌ كثيرةٌ، منها:

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٦ من سورة التغابن.

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٠ من سورة الفجر.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم.

١- إنّ البخل مُضرٌ للبخيل في دينه، فهو يمنعه من أداء الزكاة والصدقة وإكرام الضيف والجار وصلة الأرحام. قال تعالى: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ ٱلّذِينَ يَبْخُلُونَ بِمَآ ءَاتَهُمُ ٱللّهُ مِن فَصَلِمِ هُوَ خَيرًا فَمُ بَلّ هُوَ شَرْفُم سَيْطُوقُونَ مَا يَخِلُوا بِهِ يَوْمَ ٱلْقَيَامَةِ وَلِلّهِ مِيرَتُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلله عَمَاوَنَ خَبِيرٌ ﴾ (١) . قال ابن كثير في تفسير هذه الآية: لا يحسبن البخيل أنّ جمعه المال ينفعه، بل هو مضرة عليه في دينه وربما كان في دنياه، ثم أخبر بمآل أمر ماله يوم القيامة فقال تعالى: ﴿ سَيْطُوقُونَ مَا شَحِلُوا بِهِ يَوْمَ ٱلْقَيَامَةِ ﴾.

ومانع الزكاة يُعذَّب بأبشع العذاب، قال ﷺ: «مَنْ آتَاهُ اللهُ مَالًا فَلَمْ يُوَّدِّ زَكَاتَهُ مُثِّلَ لَهُ مَالُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ثُمَّ يَأْخُذُ بِلِهْ زِمَتَيْهِ - يَعْنِي بِشِدْقَيْهِ - ثُمَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ثُمَّ يَأْخُذُ بِلِهْ زِمَتَيْهِ - يَعْنِي بِشِدْقَيْهِ - ثُمَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ثُمَّ يَأْخُذُ بِلِهْ زِمَتَيْهِ - يَعْنِي بِشِدْقَيْهِ - ثُمَّ يَوْمَ الْقَيَامَةِ ثُمَّ يَأْخُذُ بِلِهْ زِمَتَيْهِ - يَعْنِي بِشِدْقَيْهِ - ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا مَالُكَ، أَنَا كَنْزُكَ، ثُمَّ تَلَا هَذِهِ الْآيَةَ: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَبْخُلُونَ بَمَا آتَاهُمْ اللهُ مِنْ يَقُولُ: أَنَا مَالُكَ، أَنَا كَنْزُكَ، ثُمَّ تَلَا هَذِهِ الْآيَةَ: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَّ اللَّهِ يَا يَدُخُلُونَ بَمَا آتَاهُمْ اللهُ مِنْ فَضْلُه ﴾ إلى آخر الْآيَة (٢).

٧- إنّ البخل مهلكة ومدعاةً إلى القتل والنهب والسلب: فبسبب منع الزكاة وعدم العطف على المحتاجين ربما زجت بهم الفاقة إذا لم يكن يردعهم الوازع الديني إلى السلب والنهب والقتل، وقد حذّرنا المصطفى على من ذلك كما جاء في الحديث السابق: «... وَاتَّقُوا الشَّح، فَإِنَّ الشَّحَ أَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ، حَمَلَهُمْ عَلَى أَنْ سَفَكُوا دِمَاءَهُمْ وَاسْتَحَلُّوا مَحَارِمَهُمْ ». (٣)

٣- إن البخل باب للتلف، والعطاء باب للنماء والزيادة، فقد قال : «مَا مِنْ يَوْم يُصْبِحُ الْعَبَادُ فِيهِ
 إِلَّا مَلَكَانِ يَنْزِلَانِ فَيَقُولُ أَحَدُهُمَا: اللَّهُمَّ أَعْطِ مُنْفِقًا خَلَفًا، وَيَقُولُ الْآخَرُ: اللَّهُمَّ أَعْطِ مُسْكًا
 تَلَفًا». (٤)

٤ - ومن آفاته أن يظهر البخيل بمظهر الفقر والهيئة الرثة من جراء بخله على نفسه، فعن أبي الأحوص عن أبيه قال: دَخَلْتُ عَلَى رَسُولِ اللهِ فَيْ فَرَآنِي سَيِّئَ الْهَيْئَةِ، فَقَالَ النَّبِيُ فَيْ : «هَلْ

<sup>(</sup>١) الآية ١٨٠ من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه.

لَكَ مِنْ مَالٍ؟»، قَالَ: قُلْتُ: نَعَمْ، مِنْ كُلِّ الْمَالِ قَدْ آتَانِي اللهُ، فَقَالَ: «إِذَا كَانَ لَكَ مَالٌ فَلْيُرَ عَلَيْكَ». (١)

### علاج البخل:

ويمكن أن يُعالج البخل بالأمور التالية:

- ١- أن يتعوَّذ الإنسان من البخل، فقد كان يتعوَّذ منه رسول الله وهو من أجود الناس وأكرمهم، فعن أنس أن النبي كان يدعو: «أَعُوذُ بِكَ، مِنَ الْبُخْلِ وَالْكَسَلِ، وَأَرْذَلِ الْعُمُرِ، وَعَذَابِ الْقُبْر، وَفَتْنَةِ الدَّجَّالِ، وَفَتْنَةِ الْكَحْيَا وَالْمَاتِ». (٢)
- ٢- أن تقوم المؤسسات التربوية (الأسرة والمسجد والمدرسة) بدورها التعليمي الإرشادي في بيان أهمية الإنفاق في الإسلام وثوابه وأجره، وأنه من أسباب نماء المال وزيادته وبركته، وأن البخل من الأسباب المؤدية إلى البغضاء والكره والفساد وسفك الدماء والسرقة، وأن وباله وخطره على البخيل والمجتمع خطير.
- ٣- أن يُجاهد الإنسان نفسه بالإنفاق ويُعودها على العطاء ، ويُغلّب عاطفة الإنفاق على حب
   كنز المال، ويدفعها بإرادة قوية، إلى التطلع إلى جنة عرضها السماوات والأرض.

<sup>(</sup>١) رواه النسائي وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه .

- ١ عرّف البخل، مبينًا سبب ذم الإسلام له.
- ٧ قد يكون البخل في المال، وقد يكون في العلم أيضًا. وضّح ذلك.
  - ٣- ما الفرق بين البخل والشح؟
  - ٤ هناك أمورٌ كثيرةٌ تبعث الإنسان على البخل. اذكر اثنين منها.
    - ٥- البخل مضرٌّ للإنسان في دينه ودنياه. بيّن ذلك.
  - ٦- ما العقوبة التي أعدها الله تعالى لمانع الزكاة؟ استدل لما تقول.
    - ٧- اذكر ثلاثة تطبيقات تربوية لعلاج البخل.

#### النشاط:

#### قال حكيم:

( لم أرَ أشقى بماله من البخيل؛ لأنه في الدنيا مهتم بجمعه، وفي الآخرة محاسَبٌ على منعه، غير آمن في الدنيا من همه، ولا ناجٍ في الآخرة من إثمه». اشرح هذه المقولة بأسلوبك.

## ٥– سوء الظن

### تعريف سوء الظن:

سوء الظن كما عرّفه ابن كثير هو: التهمة والتخوف في غير محله، وعدم التحقيق في الأمور، والحكم على الشيء بدون دليل.

### التحذير من سوء الظن:

حرّم الإسلام إساءة الظن بالآخرين من غير عذر أو ضرورة فقال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ الجَيْنُواْ كَثِيرًا مِنَ ٱلظَّنِّ إِن يَعْضَ ٱلظَّنِّ إِنْدُ وَلَا تَجَسَّسُواْ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ﴾ (١).

والمناسبة في اقتران سوء الطن بالتجسس والغيبة أنّ سوء الظن ينتهي بصاحبه إلى إرادة إدخال الضرر على من أساء به الظن بأي وسيلة، فهو يتجسس عليه تارةً، ويغتابه أخرى، ويفتري عليه الكذب ثالثة، وقد يتسبب في تشويه صورته بين الناس، أو فصله من عمله، أو اتهامه بإحدى الجرائم التي لم تقترفها يداه.

ولهذا أمر الله المؤمنين بالتثبت وعدم التسرع في إلقاء التهم، فقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِن جَاءَكُمۡ فَاسِقُ بِنَبِا فَتَبَيَّنُوۤا أَن تُصِيبُواْ قَوْمًا بَجَهَالَةٍ فَتُصَبِحُواْ عَلَىٰ مَا فَعَاتُمۡ نَدِمِينَ ﴾ (٢). وقد نهى النبي ﷺ عن سوء الظن ووصفه بأنه أكذب الحديث؛ لأنه يؤدي إلى الكذب والافتراء على المظنون به، فقال عليه الصلاة والسلام: ﴿ إِيَّاكُمْ وَالظَّنَّ فَإِنَّ الظَّنَّ أَكْذَبُ الْحَدِيثِ، وَلَا تَحَسَّسُوا، وَلَا تَجَاعُضُوا، وَكُونُوا عِبَادَ اللّهِ إِخْوَانًا ﴾. (٣)

<sup>(</sup>١) الآية ١٢ من سورة الحجرات.

<sup>(</sup>٢) الآية ٦ من سورة الحجرات.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.

### سوء الظن بين المدح والذم:

سوء الظن إذا كان بغير دليل ولا برهان مذموم، أما إذا كان مستندًا إلى أدلة ظاهرة وبراهين قوية وحجج قاطعة فهو غير مذموم، بل يُعدُّ من الحزم والبصيرة في رؤية الأمور، فمن كان عدوًا لك، ساعيًا في إيذائك وإضرارك بكل سبيل، ليس له من دين يمنعه من التمادي في الباطل، فمثل هذا يازمك الحذر منه وسوء الظن بمكائده ومكره؛ لئلا يأخذك على غرّة.

### الآثار الاجتماعية المترتبة على سوء الظن:

سوء ظن المسلم المخوانه من غير برهان من أسباب التدابر والتقاطع والتباغض بين المسلمين، فكم فسدت بسببه العلاقات الزوجية وانتهت إلى الطلاق وتشتيت الأبناء، وكم قُطعت الأرحام وتشوهت علاقات ذوي القربي، وكم انقطعت حبال المودة بين الإخوان ، وملأت الكراهية قلوب بعضهم على بعض ، وكم تعدى أناس على الآخرين وآذوهم ورموهم بما هم منه براء!!

### المسلم لا يعرض نفسه للظن السيئ:

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

- ١ بم عرّف الإمام ابن كثير رحمه الله تعالى سوء الظن؟
- ٢- استشهد بدليل من القرآن الكريم وآخر من السنة النبوية على تحريم سوء ظن المسلم بأخيه المسلم.
  - ٣- ما مناسبة اقتران سوء الظن بالتجسس والغيبة في الآية ١٢ من سورة الحجرات؟
    - ٤ متى يكون سوء الظن محمودًا؟ ومتى يكون مذمومًا؟
    - ٥- عدد بعض الآثار الاجتماعية المترتبة على سوء الظن.
      - ٦- المسلم لا يُعرّض نفسه للظن السيئ. وضّح ذلك.
- العاقل يُحسن الظن بإخوانه، وينفرد بغمومه وأحزانه، والجاهل يسيء الظن بإخوانه، ولا
   يفكر في جناياته وأشجانه. اشرح هذه العبارة بأسلوبك.

#### النشاط:

#### اقرأ وتأمل:

دخل الربيع بن سليمان على الشافعي وهو مريض فقال له: قوّى الله ضعفك. فقال الشافعي: لو قوّى ضعفي قتلني. فقال الربيع: والله ما أردتُ إلا الخير. فقال الشافعي: أعلم أنك لو شتمتني لم تُرد إلا الخير!

## ثانيًا- الآفات الظاهرية:

- 1- الكذب.
  - ٧- الغيبة.
- ٣- النميمة.
- ٤- اللعن والسبّ.
  - ٥- التجسس.

## ا- الكذب

### مفهوم الكذب:

الكذب هو الإخبار عن الشيء بخلاف ما هو عليه.

### بواعث الكذب:

- ۱- أن يكذب المرء لجلب نفعٍ متوهم، أو دفع ضررٍ متوقع؛ اغترارًا بخداع النفس الأمارة بالسوء، واستسلامًا للهوى.
- ٢- وقد يكذب المرء ليكون مستظرفًا وكلامه مستعذبًا عندما لا يجد في الصدق حديثًا مستظرفًا
   وكلامًا مستعذبًا.
- ٣- وقد يكذب للتشفي من عدوه والنكاية به، فيصفه بالقبائح وينسب إليه أقوالاً وأفعالاً هو
   منها بريء.
- ٤ وقد تكون دواعي الكذب قد ترادفت عليه حتى ألفها، فصار الكذب له عادة ونفسه إليه منقادة.
  - ٥- وقد يكذب كذبة فتضطره إلى كذبات أخرى لمداراتها وسترها وعدم كشفها.
  - ٦- وقد يكذب بدافع حب العظمة والظهور والبروز، فيكذب ليضع نفسه في مكانة عالية.
- ٧- ومن الناس من يكذب لما يشاهده من أفراد أسرته ومجتمعه من استحسانهم للكذب، واستخدامه في تعاملهم مع أبنائهم وسائر الخلق. ولذلك نهى الرسول الشيخ أن يكذب المرء على ابنه. فعن عبد الله بن عامر شه قال: أَتَانَا رَسُولُ الله الله في بَيْتنَا وَأَنَا صَبِيٌ، قَالَ: فَذَهَبْتُ أَخْرُجُ لِأَلْعَبَ، فَقَالَتْ أُمِّي: يَا عَبْدَ الله، تَعَالَ أُعْطَكَ، فَقَالَ رَسُولُ الله في : «وَمَا أَرَدْتِ أَنْ تُعْطِيَهُ؟» قَالَتْ: أُعْطِيه تَمْرًا، قَالَ: فَقَالَ رَسُولُ الله في إنته عَلَيْكِ كَذْبَةٌ». (١)

<sup>(</sup>١) رواه أحمد.

#### آفات الكذب:

- ١- أنه من علامات النفاق، قال ﷺ: «آيةُ الْمُنَافِقِ ثَلَاثٌ: إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ،
   وَإِذَا اوْتُمِنَ خَانَ». (١)
- ٢- أن الكذب وسيلة وطريق إلى الفجور، والفجور يهدي إلى النار، كما قال ﷺ: «... وَإِيَّاكُمْ وَالْكَذِبَ، فَإِنَّ الْكَذِبَ، فَإِنَّ الْكَذِبَ يَهْدِي إِلَى الْفُجُورِ، وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهْدِي إِلَى النَّارِ، وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَكْذَبَ، فَإِنَّ الْكَذِبَ حَتَّى يُكْتَبَ عَنْدَ الله كَذَّابًا». (٢)
- ٣- يحبب للمرء كثرة الحديث والإخبار بكل ما يسمع، وقد نهى عن ذلك فقال: «كَفَى بالْمَرْء كَذبًا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ مَا سَمعَ» (٣).

#### نشاط:

استنتج آفات أخرى للكذب، واكتبها في كراستك.

### الحالات التي يجوز فيها الكذب:

والكذب منه ما هو واجب ومنه ما هو مباح:

- 1- أما الكذب الواجب فهو إذا كان الهدف المطلوب منه أمرًا واجبًا، ولا يُتوصل إليه إلا بالكذب، كمن طلب منه الأعداء أن يُقشي سرًا فيه ضررٌ لدينه أو أهله أو إخوانه المسلمين، فحلف كاذبًا أنه لا يعرف شيئًا.
  - ٢- وأما الكذب المباح فقد جاءت النصوص به في ثلاثة أمور:

<sup>(</sup>١) متفق عليه .

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم.

- أ في الحرب؛ لأن الحرب خدعة، ومقتضياتها تستدعي التمويه على الأعداء، وإيهامهم بأشياء قد لا تكون موجودة.
- ب- في الصلح بين المتخاصمين، حيث يحاول المصلح تبرير أعمال كل طرف وأقواله بما يحقق التقارب ويُزيل أسباب الشقاق.
- ج- في الحياة الزوجية، حيث يحتاج الأمر أحيانًا إلى أن تكذب الزوجة على زوجها، أو يكذب الزوج على زوجها، أو يكذب الزوج على زوجته ويُخفي كلُّ منهما عن الآخر ما من شأنه أن يثير الفتن والنزاع، كما يجوز أن يزفَّ كلُّ منهما للآخر من معسول القول ما يُجمّل الحياة بينهما، وإن كان ما يُقال كذبًا.

### علاج الكذب:

ومن التوجيهات التربوية لمعالجة الكذب:

- ١- أن يعلم الإنسان ويستشعر دائمًا وجود ملكين يكتبان ما يصدر عنه من خير أو شر، وأنَّ كلَّ شيء عصوبٌ عليه، قال تعالى: ﴿ إِذْ يَتَلَقَّى المُتَلَقِّيَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ قَعِيدٌ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ (١).
- ٢- أن يلتزم الآباء والمربون بالصدق في الحديث، والوفاء بالوعد مع أبنائهم، حتى لا يعتادوا الكذب وينشأوا عليه، وتقل ثقتهم في والديهم ومربيهم، وربما سلكوا ذلك المسلك في معاملاتهم اليومية مع إخوانهم وأقرانهم، فإذا كبروا على ذلك أصبح لهم سجية.
- ٣- معرفة ثواب الصدق، فهو يهدي إلى البر، والبريهدي إلى الجنة، وهذا حافزٌ يحفز إلى التحلي بخلق الصدق في القول والعمل، وقد قال ﷺ: «وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَصْدُقُ وَيَتَحَرَّى الصِّدْقَ حَتَّى يُكْتَبَ عَنْدَ اللَّه صدِّيقًا» (٢). وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّنَا ٱللَّهِ عَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَكُونُوا مَعَ

<sup>(</sup>١) الآيتان ١٨ - ١٨ من سورة ق.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم.

الصَّدِقِينَ ﴾ (١)، كما أن الصدق من صفة الأنبياء، وقد امتدح الله تعالى إسماعيل عليه السلام ووصفه بالصدق، قال تعالى: ﴿ وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكَتَابِ إِسْمَاعِيلٌ ۚ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولاً نَبْيًا ﴾(٢).

<sup>(</sup>١) الآية ١١٩ من سورة التوبة .

<sup>(</sup>٢) الآية ٤٥ من سورة مريم.

- ١ ما مفهوم الكذب؟
- ٢ عدد أربعة أمور تبعث الإنسان على الكذب.
- ٣- للكذب آفاتٌ كثيرةٌ على مستوى الفرد والمجتمع. اذكر ثلاثًا منها.
  - ٤ صنف الممارسات التالية إلى (كذب واجب) و (كذب مباح):
- أ أراد رجلٌ أن يُصلح بين اثنين، فنقل لكل منهما كلامًا طيبًا لم يقله الآخر.
  - ب- قال رجلٌ لزوجته مجاملاً: أحبكِ أكثر من نفسي.
  - ج- حلف المسلم كاذبًا للأعداء بأنه لا يعرف شيئًا عن أسرار المسلمين.
- د- أوهم المسلمون الأعداء بوجود قوة عسكرية كبيرة عندهم؛ لينتصروا عليهم.
- ٥ تحدث عن بعض العلاجات التربوية لظاهرة الكذب، مستدلاً ببعض نصوص القرآن والسنة.

#### النشاط:

عن سمرة بن جندب الله قال: قال النبي الله : «رَأَيْتُ اللَّيْلَةَ رَجُلَيْنِ أَتَيَانِي قَالَا: الَّذِي رَأَيْتُ اللَّيْلَةَ رَجُلَيْنِ أَتَيَانِي قَالَا: الَّذِي رَأَيْتُهُ يُشَقَّ شِدْقُهُ فَكَدَّابٌ يَكْذِبُ بِالْكَذْبَةِ تُحْمَلُ عَنْهُ حَتَّى تَبْلُغَ الْآفَاقَ فَيُصْنَعُ بِهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ» رواه البخاري.

ما العقوبة التي أعدها الله للكذّاب يوم القيامة كما ورد في هذا الحديث الشريف؟ ولم استحقها من وجهة نظرك؟

## ٢- الغيبة

#### تعريف الغيبة:

الغيبة هي أن تذكر أخاك المسلم بما يكرهه لو بلغه ، سواة ذكرته بنقص في بدنه أو دينه أو خُلُقه أو ماله أو ولده أو زوجته أو خادمه، أو حركته أو طلاقته أو عبوسه أو غير ذلك مما يتعلق به، باللفظ أو بالرمز أو بالإشارة.

ولقد وضّحت السنة النبوية المعنى الشرعي للغيبة، كما جاء في الحديث النبوي: «أَتَدْرُونَ مَا الْغِيبَةُ؟» قَالُوا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: «ذِكْرُكَ أَخَاكَ بَمَا يَكْرَهُ» قِيلَ: أَفَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ فِي أَخِي مَا أَقُولُ؟ قَالَ: «إِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ، فَقَد اغْتَبْتَهُ، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فيه فَقَدْ بَهَتَّهُ». (١)

#### نشاط:

ما الفرق بين الغيبة والبهتان كما فهمت من الحديث الشريف؟

#### آفات الغيبة:

١- إنّ من يغتاب يرتكب فعلاً محرمًا، لذلك شبّه الشارع صاحب الغيبة بمن يأكل لحم أخيه ميتًا، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ ٱحْتَنبُواْ كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِّ إِن َ بَعْضَ ٱلظّنِّ إِنْ وَلاَ تَحَسَّسُواْ وَلاَ يَغتَلُمُ بَعْضًا ٱلْذِينَ ءَامَنُواْ ٱحْتَنبُواْ كَثِيرًا مِّن ٱلظّنِّ إِن َ بَعْضَ ٱلظّنِّ إِنْ أَللّهَ تَوَابٌ رَحِم ﴿ أَخِيهُ مَنا فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَقُواْ ٱللّهَ يَعْتَ بَعْضُكُم بَعْضًا أَحُمِبُ أَحَدُ كُمْ أَن يَأْكُلُ لَحْمَ أَخِيهِ مَنا فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَقُواْ ٱللّهَ يَوَابٌ رَحِم ﴿ (٢) . قال الزجّاج: وبيانه أنّ ذكرك من لم يحضر بسوء، بمنزلة أكل لحمه وهو ميت لا يُحسُّ بذلك. قال أبو يعلى: وهذا تأكيدٌ لتحريم الغيبة؛ لأن أكل لحم الإنسان معظور، ولأن النفوس تعافه من طريق الطبع، فينبغي أن تكون الغيبة بمنزلته في الكراهة.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٢ من سورة الحجرات.

- ٣- أن صفة الغيبة ليست من شعار المؤمنين، قال المي : «يَا مَعْشَرَ مَنْ آمَنَ بِلسَانِهِ وَ لَمْ يَدْخُلِ الإِيمَانُ
   قَلْبَهُ لاَ تَغْتَابُوا الْمُسْلِمِينَ، وَلاَ تَتَبِعُوا عَوْرَاتِهِمْ، فَإِنَّهُ مَنِ اتَّبَعَ عَوْرَاتِهِمْ يَتَّبِعِ الله عَوْرَتَهُ، وَمَنْ يَتَبِعِ
   الله عَوْرَتَهُ يَفْضَحْهُ فَي بَيْتِهِ» (٢).

### ما يباح من الغيبة:

تباح الغيبة في الأمور التالية:

- ١- التظلم، فيجوز للمظلوم أن يتظلم إلى السلطان والقاضي وغيرهما ممن له ولاية، أو له قدرة على إنصافه من ظالمه، فيقول: فلانٌ ظلمني، أو أخذ مالي، أو شتمني .. إلخ.
- ۲- الاستعانة على تغيير المنكر، فيقول لمن يرجو قدرته على إزالة المنكر: فلان يعمل كذا، فازجره أو امنعه.
- ٣- الاستفتاء، وذلك بأن تقول للمفتي: ظلمني فلانٌ وفعل كذا وكذا، فماذا يحلُّ لي أن أفعل معه؟ وماذا يحرم عليّ؟
  - ٤- تحذير المسلمين من الاغترار بإنسان معين، يترتب على الاغترار به ضرر عليهم.
- ٥- أن يكون مجاهرًا بفسقه أو بدعته، وذلك كمن يُجاهر بشرب الخمر حتى في رمضان، ويُقدمه للضيوف.
- ٦- التعريف بإنسان إذا كان هذا الإنسان معروفًا عند الناس باسم أو لقب أو وصف معين لا يعرف إلا به،
   كالأعرج، والأحول، والأعمى . . إلخ.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود وصححه الألباني.

### علاج الغيبة:

من التوجيهات التربوية العلاجية لآفة الغيبة:

- ١- أن يستشعر الذي يغتاب الناس عذاب الله وشدته وآلامه، وعدم قدرته على تحمل ذلك، وأنّ الغيبة تجلب سخط الله تعالى.
- ٢- أن يتصور قبحها ومردودها عليه عندما ينوي اغتياب شخص، ويتذكر أن صاحبها كمن يأكل لحم أخيه وهو ميت، والإنسان بطبعه يجفل من أكل لحم الإنسان الحي، فكيف بالميت؟
- ٣- أن يتجنب صحبة السوء التي تنشط وتتلذذ باغتياب الناس، ويستبدلهم بالأخيار الذين يعينو نه على إقامة دينه.
- التخلق بالأخلاق الإسلامية، ومعاتبة من يغتاب الناس، وعدم السماع منهم، وإظهار الضجر من أفعالهم، قال : «مَنْ رَدَّ عَنْ عِرْضِ أَخِيهِ رَدَّ اللَّهُ عَنْ وَجْهِهِ النَّارَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» (٢).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي وصححه الألباني.

- ١ ما المقصود بالغيبة؟ استدل على ذلك من السنة النبوية الشريفة.
  - ٢- ما الذي يبعث الناس على الغيبة في تصورك؟
- ٣- صوّر القرآن الكريم المغتاب بصورة قبيحة تنفر منها الطباع السليمة. وضّح ذلك.
  - ٤ صف حال المغتابين يوم القيامة كما رآهم الرسول الله المعراج.
    - ٥ هناك أمور معينة تُباح فيها الغيبة. اذكر ثلاثة منها.
    - ٦- تحدث عن ثلاثة من العلاجات التربوية لجريمة الغيبة.

#### النشاط:

#### اقرأ وتدبر:

## ٣- النميمة

#### تعريف النميمة:

النميمة هي نقل كلام الناس بعضهم إلى بعض على جهة الإفساد.

#### بواعث النميمة:

١- قد يكون الباعث على النميمة الحسد، كأن يحسد النمّام صداقة اثنين فيعمد إلى إفسادها بالسعى بينهما بالنميمة.

٢- وقد يكون الباعث عليها لآمة الطبع، وانحطاط النفس، وحب هتك الأستار وإفشاء الأسرار.

#### نشاط (١):

استنتج بواعث أخرى للنميمة، واكتبها في كراستك.

#### آفات النميمة:

- ١- أنّ الرسول ﷺ قال في النمّام: «لا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ نَمَّامٌ» وفي رواية «قَتَّاتٌ» (١). قال النووي: فيه تأويلان: أحدهما: يُحمل على المستحل بغير تأويل مع العلم بالتحريم. والثاني: لا يدخلها دخول الفائزين، والله أعلم.
- ٢- أنه لا يستريح من عذاب القبر، فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «مَرَّ النَّبِيُ ﷺ إِقَبْرَيْنِ فَقَالَ: إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ، وَمَا يُعَذَّبَانِ فِي كَبِيرٍ، أَمَّا أَحَدُهُمَا فَكَانَ لَا يَسْتَتِرُ مِنْ الْبَوْلِ، وَأَمَّا الْآخَرُ فَعَالَ: إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ، وَمَا يُعَذَّبَانِ فِي كَبِيرٍ، أَمَّا أَحَدُهُمَا فَكَانَ لَا يَسْتَتِرُ مِنْ الْبَوْلِ، وَأَمَّا الْآخَرُ فَعَالَ: فَكَانَ يَمْشِي بِالنَّمِيمَةِ»(٢).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم.

- ٣- وصف صاحبها بأبشع الصور: بأنه من شرار الناس، وأنه ذو الوجهين، يأتي هؤلاء بوجه وهؤلاء بوجه. قال على : «تَجِدُ مِنْ شَرِّ النَّاسِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عِنْدَ اللَّهِ ذَا الْوَجْهَيْنِ الَّذِي يَأْتِي هَوَلاء بوجه. قال على : «تَجِدُ مِنْ شَرِّ النَّاسِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عِنْدَ اللَّهِ ذَا الْوَجْهَيْنِ الَّذِي يَأْتِي هَوَلاء بوجه وَهُولُلاء بوجه إلا الله على القرطبي: إنما كان ذو الوجهين شرَّ الناس؛ لأنّ حاله حال المنافق، إذ هو متعلق بالباطل وبالكذب، مدخل الفساد بين الناس. وقال النووي: هو الذي يأتي كل طائفة بما يُرضيها، فيُظهر لها أنه منها ومخالفٌ لضدها، وصنيعه نفاق، ومحض كذب وخداع.
- ٤- كما أنها أداة لانفصام الروابط الاجتماعية في الجماعات، وقطع صلة الأرحام في الأسرة وبين الأصدقاء، ونشر العداوة والبغضاء بين الناس.
- وسافة لما لصاحبها من وعيد شديد أظهرته وبينته الأحاديث النبوية السالفة الذكر، فإنها
   تجعل الفرد منبوذًا في مجتمعه، مكروهًا بين رفاقه وأقرانه، ويتجنبه من هم على غير شاكلته.

#### علاج النميمة:

من التوجيهات التربوية لعلاج النميمة:

- ١- أن يتذكر الإنسان حال النمّام، وموقف التوجيهات الإسلامية منه، كأن يتخيل ما آل إليه النمّام من العذاب في القبر، ويتذكر ما قال ﷺ: «لا يَدْخُلُ الْجُنَّةَ نَمَّامٌ» (٢).
- ٢- أن ينهاه من حُملت إليه النميمة، وينصحه ويرشده، ويذكّره بالأحاديث النبوية، وما تؤدي
   إليه النميمة من الإفساد بين الناس.
- ٣- أن يسأل نفسه: هل يُحبَّ أن ينم عنه أحد؟ فكذلك الناس لا يرضون ذلك، قال ﷺ: «لَا يُؤمنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحبُّ لأَخيه مَا يُحبُّ لنَفْسه»(٣).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.

نشاط (۲): اقترح وسائل أخرى لعلاج النميمة.

١ - عرف النميمة.

٢- أكمل:

• من الأمور التي تبعث الناس على النميمة:

-1

ب–

- ٣- قال رسول الله ﷺ: «لا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ غَمَّامٌ». ذكر الإمام النووي رحمه الله معنيين اثنين في شرح هذا الحديث الشريف. اذكر هما.
- ٤ بم وصف الرسول ﷺ النمام؟ ولماذا استحق هذا الوصف من وجهة نظر الإمامين القرطبي
   والنووي رحمهما الله تعالى؟
  - ٥ عدد بعض الآثار الاجتماعية لانتشار آفة النميمة.
    - ٦- اقترح ثلاث وسائل لعلاج النميمة.

#### النشاط:

قال تعالى: ﴿ وَلَا تُطِع كُلُّ حَلَافٍ مَهِينٍ ۞ هَمَّازٍ مَشَآءِ بِنَمِيم ۞ مَنَاعِ لِلْحَيْرِ مَعْتَدٍ أَثِيم أَنْ عَتْلُ بَعْدَ دَالِكَ زَنِيم ﴾ سورة القلم: ١٠ - ١٣.

ارجع إلى أحد كتب التفسير المتوافرة في مدرستك وابحث فيه عن تفسير هذه الآية الكريمة، ثم اكتبه في كراستك.

## 3 – اللعن والسبّ

#### مفهوم اللعن والسبّ:

اللعن هو الطرد والإبعاد على سبيل السخط، وهو من الله تعالى في الآخرة عقوبة، وفي الدنيا انقطاع من قبول رحمته وتوفيقه، ومن الإنسان دعاء على غيره. والسبّ: الشتم.

واللعن والسبّ من الأخلاق السيئة التي يُحاربها الإسلام ويمقتها ويُحذِّر منها؛ لما تؤدي إليه من البغضاء والعداوة، والأذى والبهتان، والله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤَذُونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَالله عَلَيْ مَا اللهُ عَلَيْ اللهُ ال

### من آفات اللعن والسبّ:

١- أنّ السباب يعتبر فُسوقًا في حق الساب، فقد قال ﷺ: «سِبَابُ الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ، وَقِتَالُهُ كُفْرٌ» (٢).
 قال النووي معلقًا على هذا الحديث: فسبُ المسلم بغير حقِّ حرامٌ بإجماع الأمة، وفاعله فاسقٌ كما أخبر به النبي ﷺ.

٧- إن إثم اللعن عظيمٌ وشناعته على لسان المسلم كبيرة، وقد قال (... وَلَعْنُ الْمُؤْمِنِ كَقَتْله» (٣). فالحديث دل على تغليظ تحريم لعن المسلم، وهذا لا خلاف فيه. قال الإمام أبو حامد الغزالي وغيره: لا يجوز لعن أحد من المسلمين ولا الدواب، ولا فرق بين الفاسق وغيره، ولا يجوز لعن أعيان الكفار أحياءًا أو أمواتًا، إلا من علمنا بالنص أنه مات كافرًا كأبي لهب وأبي جهل وأشباههما. ويجوز لعن طائفتهم كقولك: لعن الله الكفار، وأما قوله (العن المؤمن كقتله) فالظاهر أن المراد أنهما سواءٌ في أصل التحريم، وإن كان القتل أغلظ.

<sup>(</sup>١) الآية ٥٨ من سورة الأحزاب.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ومسلم.

٣- لا يكون اللعانون شفعاء يوم القيامة، قال ﷺ: «لا يَكُونُ اللَّعَّانُونَ شُفَعَاءَ وَلا شُهداءَ يَوْمَ
 الْقِيَامَةِ »(١). ومعنى الحديث: لا يشفعون يوم القيامة حين يشفع المؤمنون في إخوانهم الذين استوجبوا النار. (ولا شهداء) فيه ثلاثة أقوال:

أ – أصحها وأشهرها: لا يكونون شهداء يوم القيامة على الأمم بتبليغ رسلهم إليهم الرسالات. ب لا يكونون شهداء في الدنيا، أي لا تُقبل شهادتهم لفسقهم.

ج- لا يُرزقون الشهادة، وهي القتل في سبيل الله.

ارتداد السبّ والشتم على الشاتم إذا لم يكن المسبوب مستحقًا لذلك. قال ( الله يَرْمِي رَجُلٌ رَجُلٌ بِالْفُسُوقِ وَلَا يَرْمِيهِ بِالْكُفْرِ إِلَّا ارْتَدَّتْ عَلَيْهِ إِنْ لَمْ يَكُنْ صَاحِبُهُ كَذَلِكَ» (٢٠). وقال الجُلُّ : «إِنَّ الْعَبْدَ إِذَا لَعَنَ شَيْعًا صَعِدَتِ اللَّعْنَةُ إِلَى السَّمَاءِ فَتُغْلَقُ أَبُوابُ السَّمَاء دُونَهَا ثُمَّ تَهْبِطُ إِلَى السَّمَاء فَتُغْلَقُ أَبُوابُ السَّمَاء دُونَهَا ثُمَّ تَهْبِطُ إِلَى السَّمَاء فَتُغْلَقُ أَبُوابُ السَّمَاء دُونَها ثُمَّ تَهْبِطُ إِلَى السَّمَاء فَتُغْلَقُ أَبُوابُها دُونَهَا ثُمَّ تَأْخُذُ يَمِينًا وَشِمَالاً فَإِذَا لَمْ جَدِدْ مَسَاعًا رَجَعَتْ إِلَى اللَّذِي لُعِنَ، اللَّرْضِ فَتُغْلَقُ أَبُوابُها دُونَهَا ثُمَّ تَأْخُذُ يَمِينًا وَشِمَالاً فَإِذَا لَمْ جَدِدْ مَسَاعًا رَجَعَتْ إِلَى اللَّذِي لُعِنَ، فَإِنْ كَانَ لِذَلِكَ أَهْلاً وَإِلاَّ رَجَعَتْ إِلَى قَائِلَهَا» (٣).

## تذكّر:

لفداحة أمر اللعن وبذاءته فقد نُهي عن لعن الدواب وغيرها، وجاء في تبويب صحيح مسلم «باب النهي عن لعن الدواب وغيرها»، وذكر الحديث الذي رواه عمران بن حصين هو قال: «بَيْنَمَا رَسُولُ الله في بَعْضِ أَسْفَارِه وَامْرَأَةٌ مِنَ الأَنْصَارِ عَلَى نَاقَة فَضَجِرَتْ فَلَعَنَتْهَا، فَسَمِعَ ذَلِكَ رَسُولُ الله في فَقَالَ: «خُذُوا مَا عَلَيْهَا وَدَعُوهَا فَإِنَّهَا مَلْعُونَةٌ». قَالَ عِمْرَانُ: فَكَأَنِي أَرَاهَا الآنَ تَمْشِي في النَّاسِ مَا يَعْرِضُ لَهَا أَحَدٌ.

## علاج اللعن والسبّ:

من التوجيهات التربوية لمعالجة اللعن والسب:

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري .

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود وحسنه الألباني.

- ١- أن يتأمل في صفات السبِّ واللعن، وخساستها عند الفضلاء والعقلاء من الناس، فيستقبحها
   ويتأفف أن يخرج ذلك من فيه.
- ٢- أن ينظر إلى السبب الباعث لهذا الشتم واللعن فيعالجه بضده، فإن كان سببه الاعتياد استبدله بضده، وإن كان من الرفاق استعاض عنهم بخير منهم.
  - ٣- أن يُصلح سريرته ونيته مع الناس، وأن لا يحمل لهم غيظًا ولا كيدًا ولا حسدًا.

#### نشاط:

اقترح وسائل أخرى لعلاج اللعن والسبّ.

- ١ عرّف اللعن والسبّ.
- ٢ ما المراد باللعن إذا صدر من الله تعالى؟
- ٣- لم حرّم الإسلام اللعن والسبّ؟ استدل لما تقول.
- ٤ اذكر بعض الأمور التي تبعث الناس على اللعن والسبّ.
- ٥ قال ﷺ: «سِبَابُ الْمُسْلِم فُسُوقٌ، وَقِتَالُهُ كُفْرٌ». اشرح هذا الحديث بأسلوبك.
  - ٦ ما الذي يفيده قوله ﷺ : ﴿ لَعْنُ الْمُؤْمِنِ كَقَتْله ﴾؟
  - ٧- ما حكم لعن كلِّ واحد من الأصناف التالية:
    - أ الفاسق.
    - ب- من مات كافرًا بدين الإسلام.
      - د الدواب.
- ٨ قال ﷺ: «لا يَكُونُ اللَّعَانُونَ شُفَعَاءَ وَلا شُهَدَاءَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»، للعلماء في معنى الشهداء ثلاثة أقوال. اذكرها مع بيان أصحها وأشهرها.
  - ٩- متى يرتدُّ اللعن على صاحبه؟ استدل على ذلك من السنة النبوية الشريفة.
    - ١ عدد بعض الوسائل الناجعة لعلاج اللعن والسبّ.

#### النشاط:

ارجع إلى كتب الحديث المتوافرة في مدرستك، واستخرج منها طائفة من الأحاديث التي يلعن فيها الله تعالى أو رسوله الله أصحاب الأوصاف المذمومة، واكتبها في كراستك.

## ٥- التجسس

#### مفهوم التجسس:

التجسس هو تتبع عورات الناس، إما بالنظر أو باستراق السمع أو بالاطلاع على مكتوباتهم ووثائقهم وأسرارهم دون إذنِ منهم.

#### التحذير من التجسس:

إِنَّ التَجسس على المسلمين وتبع عثراتهم وعوراتهم، وتحسس تحركاتهم وسكناتهم وأقوالهم وأفعالهم من الرذائل التي نهى الإسلام عنها، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُواْ آجْتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّنَ الظّنِ الْفَيِّ الْفَيْ إِنْكُ وَلَا تَجَسَّسُواْ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضا ۚ أَنْحُب أَحَدُ كُمْ أَن يَأْكُلُ لَحُمَ الْطَنِّ الْفَرْ وَلَا تَجَسَّسُواْ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضا ۚ أَنْحُب أَحَدُ كُمْ أَن يَأْكُلُ لَحْمَ أَن يَأْكُلُ اللّهَ يَوَاب رَحِم ﴿ (١). وقال عَلى الله عَشرَ مَنْ أَسْلَمَ بِلسَانِهِ وَلَمْ يُعْض الإَيْمَانُ إِلَى قَلْبِهِ، لَا تُونْدُوا الْمُسْلِمِينَ وَلَا تُعَيِّرُوهُمْ وَلَا تَتَبِعُوا عَوْرَاتِهِمْ، فَإِنَّهُ مَنْ تَتَبْعَ عَوْرَةً وَلَا يَعْفَى الإَيْمَانُ إِلَى قَلْبِهِ، لَا تُونْدُوا الْمُسْلِم يَن وَلَا تُعَيِّرُوهُمْ وَلَا تَتَبِعُوا عَوْرَاتِهِمْ، فَإِنَّهُ مَنْ تَتَبَعَ اللّهُ عَوْرَتَهُ يَقْضَحْهُ وَلَوْ في جَوْف رَحْلهِ ﴾ (١) . وقال الله أَخِيه المُسْلِم تَتَبْعَ اللّهُ عَوْرَتَهُ عَوْرَتَهُ يَفْضَحْهُ وَلَوْ في جَوْف رَحْلهِ ﴾ (١) . وقال الله الله عَنه الله عَلَى الظّنَ أَكْذَبُ الْخَديثِ وَلاَ تَعَسَّسُوا وَلاَ تَجَسَّسُوا وَلاَ تَعَالَمُوا وَلاَ تَعَالَمُوا وَلاَ تَعَالَمُوا وَلاَ تَعَامُوا وَلاَ تَعَالَمُوا وَلاَ تَعَالَمُوا وَلاَ تَعَادُوا وَلاَ تَعَالَمُوا وَلاَ تَعَالَمُوا وَلاَ تَمَامُوا وَلاَ تَدَابُرُوا وَكُونُوا عَبَادَ اللله إِخْوَانًا ﴾ (٣).

#### نشاط:

ما الفرق بين التحسس والتجسس؟

<sup>(</sup>١) الآية ١٢ من سورة الحجرات.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي وصححه ابن حبان.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.

وعن ابن شهاب أن سَهْلَ بْنَ سَعْد السَّاعِدي ﷺ أَخْبَرَهُ أَنَّ رَجُلاً اطَّلَعَ في جُحْر في بَابِ رَسُولِ اللَّهَ ﷺ وَأَنَّ رَسُولُ اللَّهَ ﷺ قَالَ: «لَوْ أَعْلَمُ أَنَّكَ تَنْظُرُنِي اللَّهَ ﷺ وَأَنْ مِنْ أَجْلِ اللَّهَ ﷺ قَالَ: «لَوْ أَعْلَمُ أَنَّكَ تَنْظُرُنِي لَطَعَنْتُ بِهِ في عَيْنِكَ. وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: إِنَّمَا جُعِلَ الإِذْنُ مِنْ أَجْلِ الْبَصَرِ». (١)

قال النووي رحمه الله تعالى: وفي هذا الحديث جواز رمي عين المتطلع بشيءٍ خفيف، فلو رماه بشيءِ خفيفِ ففقأها فلا ضمان إذا كان قد نظر في بيتِ ليس فيه امرأة محرم.

## أنواع التجسس:

والتجسس أنواع منها:

١- التجسس الحربي على الأعداء وعتادهم وعددهم وتحركاتهم ابتغاء تفويت فرصة انتصارهم.

٢- تجسس الدولة على أهل الريبة.

٣- تجسس الناس بعضهم على بعض، وهو المقصود هنا.

#### من آفات التجسس:

١ من تجسس فقد ارتكب محرمًا وأتى ما نهى الله عنه، قال تعالى: ﴿ يَكُمُ اللَّذِينَ ءَامَنُوا آجْتَذِبُوا كَثِيرًا مِن آلظَّن إِد ـ ـ بَعْض الظّن إِنْكُ وَلا تَجَسَّسُوا ﴾ (٢).

٢- أن المتجسس على المسلمين يعرّض نفسه لفضيحة يفضحه الله بها، ولو في رحله، كما قال
 الله عَوْرَتَهُ مَنْ تَتَبَّعَ عَوْرَةَ أُخِيهِ المُسْلِمِ تَتَبَّعَ الله عَوْرَتَهُ، وَمَنْ تَتَبَّعَ الله عَوْرَتَهُ يَفْضَحْهُ وَلَوْ فِي
 جَوْف رَحْله»(٣).

۳ أن من يتطلع على عورات المسلمين ينشغل بها، فيجلب لنفسه المتاعب والمصاعب بالانشغال
 . كما لا يعنيه عما يهمه.

٤- أن التجسس يجلب لصاحبه كراهية المجتمع وخوفهم منه، ومن نشر أسرارهم التي حصل عليها سرًا عن طريق التجسس.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٢ من سورة الحجرات.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه.

#### علاج التجسس:

من التوجيهات التربوية العلاجية للتجسس:

١- أن يبرز دور الأسرة والمؤسسات الاجتماعية في التوعية من خطورة التجسس على عورات المسلمين، وإشاعة أسرارهم التي قد تؤدي إلى التفكك الاجتماعي.

٢- أن يضع الميزان الخلقي الإسلامي بأن يُحبَّ للمسلمين ما يُحبُّ لنفسه، ويُبغض لهم ما يُبغضه لنفسه؛ لأن ذلك من كمال الإيمان، قال رسول الله ﷺ: «لا يُوْمِنُ أَحَدُ كُمْ حَتَّى يُحِبَّ لأَخِيهِ
 مَا يُحبُّ لنَفْسه»(١)، فعليه أن يتصور ذلك باستمرار ويُطبقه في تعامله.

٣- أن يتذكر أن هناك فئةً من الناس تسمو أخلاقهم عن التجسس، بل تصل إلى التغافل عن عورات الناس إذا انكشفت، قال عروة بن الورد:

وإنْ جارتي ألوتْ رياحٌ ببيتها

تغافلتُ حتى يستر البيت جانب

وقال عنترة بن شداد وهو جاهلي:

وأغضُّ طرفي ما بدتْ لي جارتي

حتى يئواري جارتى مأواها

فكيف بمن يتتبع عورات الناس وهو مسلم؟!

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

- ١ ما المقصود بالتجسس؟
- ٢ حذّر الإسلام من التجسس في آيات وأحاديث كثيرة. اذكر بعضها.
  - ٣- ما أنواع التجسس؟ وأيّها المقصود هنا؟
  - ٤ للتجسس آفاتٌ عديدةً. عدد ثلاثًا منها.
  - ٥- اقترح بعض العلاجات التربوية للتجسس.

# الوحدة الثالثة آداب السلوك الاجتماعي في الإسلام

## ا– آداب تلاوة القرآن الكريم

القرآن الكريم كتاب الإسلام الخالد، ومعجزته الكبرى، وهداية للناس أجمعين، قال الله تعالى:

وتلاوته من أفضل العبادات التي يتقرب بها العبد إلى ربه، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتَاوِرَ كَتَبَ ٱللَّهِ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوةَ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقَننهُم مِرًا وَعَلَائِنةً يَرْجُونَ تَجْرَةً أَن تَبُورَ ﴾ (٢) ، وفي الحديث الصحيح عنه ﷺ أنه قال: ﴿ وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتِ مِنْ بَيُوتِ اللَّهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللَّهِ وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ إِلاَّ نَزَلَتْ عَلَيْهِمُ السَّكِينَةُ وَغَشِيَتُهُمُ الرَّحْمَةُ وَحَفَّتُهُمُ الْلَاَئِكَةُ وَذَكَرَهُمُ اللَّهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ ﴾. (٣) ولهذه التلاوة آداب ينبغي أن يتأدب بها المسلم ويعمل بمقتضاها، ومن هذه الآداب:

#### ١- تحري الإخلاص عند تعلم القرآن وتلاوته:

قراءة القرآن عبادة يُبتغى بها وجه الله تعالى، وكل عمل يُتقرب به إلى الله لا يتحقق فيه شرطا قبول العمل - الإخلاص والمتابعة - فهو مردودٌ على صاحبه.

<sup>(</sup>١) الآية ١ من سورة إبراهيم.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٩ من سورة فاطر.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم.

#### ٢- لا يمس المصحف إلا طاهر:

لا يجوز للمُحْدث حدثًا أصغر أو أكبر أن يمسّ القرآن بدون وضوء أو غُسل، والأصل في ذلك قوله تعالى: ﴿ لَا يَمَسُّهُ مَ إِلَّا ٱلمُطَهِّرُونَ ﴾ (١). والكتاب الذي كتبه النبي ﷺ لعمرو بن حزم، وفيه: «أَنْ لَا يَمَسَّ الْقُرْآنَ إِلَّا طَاهِرٌ ».(٢)

#### نشاط (١):

ما حكم قراءة المُحدث حدثًا أصغر للقرآن الكريم عن ظهر قلب؟

#### ٣- تنظيف الفم بالسواك قبل التلاوة:

يُستحب تنظيف الفم قبل التلاوة تأدبًا مع كلام الله تعالى، وقد يُستأنس لذلك بحديث حذيفة ه : ﴿ أَنَّ النَّبِيَّ اللَّهِ كَانَ إِذَا قَامَ لِلتَّهَجُّدِ مِنَ اللَّيْلِ يَشُوصُ فَاهُ بِالسِّوَاكِ ». (٣)

#### ٤ - الاستعاذة والبسملة عند التلاوة:

من السنة الاستعاذة قبل التلاوة، قال تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلسَّمَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ (٤). وفائدة الاستعاذة: أن يكون الشيطان بعيدًا عن قلب القارئ وهو يتلو كتاب الله، فيحصل له بذلك تدبر القرآن وتفهم معانيه والانتفاع به.

ومن السنة البسملة قبل التلاوة كذلك، فقد قال أنس على : «بَيَّنَا رَسُولُ الله على ذَاتَ يَوْم بَيْنَ أَظْهُر نَا إِذْ أَغْفَى إِغْفَاءَةً ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ مُتَبَسِّمًا، فَقُلْنَا: مَا أَضْحَكَكَ يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ: أُنْزِلَتْ عَلَيَّ آنفًا سُورَةٌ، فَقَرَأً ﴿ يِسَلِيهِ الفَالِ الْحَالِي إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكَوْثَرَ ۞ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱخْرَ ۞ إِنَّ شَانِعَكَ

## مُوَ ٱلْأَبْتَرُهُ» (٥٠).

<sup>(</sup>١) الآية ٧٩ من سورة الواقعة.

<sup>(</sup>٢) رواه مالك في الموطأ.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٤) الآية ٩٨ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم.

#### ٥- ترتيل القرآن والتأني في تلاوته:

الترتيل في القراءة: الترسل فيها. قال ابن عباس في قوله تعالى: ﴿وَرَبِّلِ ٱلْقُرْءَانَ تَرَبِّيلاً ﴾: بيّنه تبينا. والفائدة المرجوة من الترتيل أنه أدعى لفهم معاني القرآن.

ولابن مسعود ﷺ كلامٌ جميلٌ في ذم الإسراع في تلاوة القرآن الكريم، فعن أبي وائل قال: جَاءَ رَجُلٌ يُقَالُ لَهُ نَهِيكُ بْنُ سِنَانَ إِلَى عَبْدِ اللهِ، فَقَالَ: يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ كَيْفَ تَقْرَأُ هَذَا الْخَرْفَ؟ رَجُلٌ يُقَالُ لَهُ نَهِيكُ بْنُ سِنَانَ إِلَى عَبْدِ اللهِ، فَقَالَ: يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ كَيْفَ تَقْرَأُ هَذَا الْخُرْفَ؟ أَلْفًا جَدِدُهُ أَمْ يَاءً (مِنْ مَاءً غَيْرِ آسِنٍ)، أَوْ «مِنْ مَاءً غَيْرِ يَاسِنٍ»؟ قَالَ: فَقَالَ عَبْدُ اللهِ: وَكُلَّ الْقُرْآنِ قَدْ أَحْصَيْتَ غَيْرَ هَذَا، قَالَ: إِنِي لَأَقْرَأُ اللَّهَ صَلَ فِي رَكْعَة، فَقَالَ عَبْدُ اللهِ: «هَذَا كَهَذَّ الشَّعْرِ، إِنَّ أَقُوامًا يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ لَا يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمْ، وَلَكِنْ إِذَا وَقَعَ فِي الْقَلْبِ فَرَسَخَ فِيه نَفَعَ» (١).

#### نشاط (۲):

ما المقصود بالمفصّل في القرآن الكريم؟ وما معنى لا يجاوز تراقيهم؟

وعن أبي جمرة قال: «قُلْتُ لِابْنِ عَبَّاسٍ: إِنِّي سَرِيعُ الْقِرَاءَةِ، إِنِّي أَقْرَأُ الْقُرْآنَ فِي ثَلَاثٍ. قَالَ: لَأَنْ أَقْرَأُ الْبَقَرَةَ فِي لَيْلَةِ فَأَتَدَّبَرَهَا وَأُرَتِّلَهَا أَحَبُّ إِلَيَّ أَنْ أَقَرَأُهَا كَمَا تَقْرَأُ» (٢).

#### ٦- تحسين الصوت بالقراءة:

تحسين الصوت بالقرآن: تطريبه وتحزينه والتخشع به، قال البراء بن عازب ﴿ : «سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَمْرُ أُ (وَالتِّينِ وَالزَّيْونِ) فِي الْعِشَاء، وَمَا سَمِعْتُ أَحَدًا أَحْسَنَ صَوْتًا مِنْهُ أَوْ قِرَاءَةً ». (٣) وفي استحباب تحسين الصوت بالقراءة أحاديث صحيحة منها: قوله ﷺ : « لَمْ يَأْذُنِ اللَّهُ لِشَيْءِ مَا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري.

أَذِنَ لِلنَّبِيِّ أَنْ يَتَغَنَّى بِالقُرْآنِ»(١). وقوله ﷺ: «لَيْسَ مِنَّا مَنْ لَمْ يَتَغَنَّ بِالْقُرْآنِ»(٢). وقوله ﷺ: «زَيِّنُوا الْقُرْآنَ بِأَصْوَاتِكُمْ». (٣)

#### ٧- تدبر القرآن:

قال الله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ ۚ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلَنَهُا كَثِيرًا ﴾ (\*). وقال أيضًا: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَارِ ﴾. أَمْرِ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ (\*).

قال ابن سعدي: يأمر تعالى بتدبر كتابه، وهو التأمل في معانيه، وتحديق الفكر فيه، وفي مبادئه وعواقبه، ولوازم ذلك، فإن في تدبر كتاب الله مفتاحًا للعلوم والمعارف، وبه يستنتج كل خير وتستخرج منه جميع العلوم، وبه يزداد الإيمان في القلب، وترسخ شجرته، فإنه يعرّف بالرب المعبود، وما له من صفات الكمال، وما ينزه عنه من سمات النقص، ويعرف الطريق الموصلة إليه، وصفة أهلها، وما لهم عند القدوم عليه، وكلما ازداد العبد تأملاً فيه، ازداد علمًا وعملاً وبصيرة، ولذلك أمر الله بالتدبر وحتّ عليه، وأخبر أنه هو المقصود بإنزال القرآن، كما قال تعالى: ﴿ كِتَابُ اللهُ اللهُ اللهُ التعالى: ﴿ كِتَابُ الْمُ اللهُ الله

#### $\Lambda$ البكاء عند تلاوة القرآن و سماعه :

وكلا الأمرين جاءت به السنة، فالأول ما رواه عبد الله بن الشخير الله قال: ﴿ أَتَيْتُ النَّبِيَّ ﴾ وَهُوَ يُصَلِّي وَجُوْفِهِ أَزِيزٌ كَأَزِيزِ الْمُرْجَلِ » يَعْنِي: يَيْكِي (٧). والثاني ما رواه ابن مسعود الله قال: ﴿ قَالَ النَّبِيُ ﴾ فَهُو يُصَلِّي وَجُوفِهِ أَزِيزٌ كَأَزِيزِ الْمُرْجَلِ » يَعْنِي: يَيْكِي (٧). والثاني ما رواه ابن مسعود الله قال: ﴿ وَالنَّانِ وَالنَّانِ وَالنَّالِ وَالنَّانِ وَالنَّانِ وَالنَّانِ وَالنَّانِ وَالنَّانِ وَعَلَيْكَ أَنْزِلَ؟ قَالَ: فَإِنِّي أُحِبُّ أَنْ أَسْمَعَهُ مِنْ غَيْرِي. وَهُوَ النَّسَاءِ حَتَّى بَلَغْتُ: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا حِقْنَا مِن كُلِ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَحِقْنَا بِكَ عَلَىٰ هَتَوُلَا وَ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري .

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد وأبو داود وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٤) الآية ٨٢ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٥) الآية ٢٤ من سورة محمد.

<sup>(</sup>٦) الآية ٢٩ من سورة ص.

<sup>(</sup>٧) رواه أحمد وأبو داود والنسائي.

شَهِيدًا ﴾(١). قَالَ: أَمْسِكْ، فَإِذَا عَيْنَاهُ تَذْرِفَانِ» (٢). أما ما يفعله بعض الناس اليوم من صراخ وعويل ونحيب، فهو خروج عن الطريق القويم.

#### ٩- العمل بالقرآن:

ويكون بتحليل حلاله، وتحريم حرامه، والوقوف عند نهيه، والائتمار بأمره، والعمل بمحكمه، والإيمان بمتشابهه، وإقامة حدوده وحروفه. ولقد جاء نهي شديد فيمن آتاه الله القرآن ثم لم يعمل به، ففي صحيح البخاري من حديث رؤيا النبي الطويل: «قَالَا: انْطَلَقْ. فَانْطَلَقْنَا حَتَّى أَتَيْنَا عَلَى رَجُلِ مُضْطَجِع عَلَى قَفَاهُ، وَرَجُلَ قَائِمٌ عَلَى رَأْسه بِفِهْرٍ أَوْ صَخْرَة فَيَشْدَخُ بِهِ رَأْسُه، فَإِذَا ضَرَبَهُ تَدَهْدَة الْخَجَرُ، فَانْطَلَقَ إِلَيْهِ لِيَأْخُذَهُ فَلَا يَرْجِعُ إِلَى هَذَا حَتَّى يَلْتَهُمَ رَأْسُهُ وَعَادَ رَأْسُهُ كَمَا هُو، فَعَادَ وَلَيْهُ فَضَرَبَهُ. قُلْتُ مَنْ هَذَا جُورُ، فَانْطَلَقَ إِلَيْهِ لِيَأْخُذَهُ فَلَا يَرْجِعُ إِلَى هَذَا حَتَّى يَلْتَهُمَ رَأْسُهُ وَعَادَ رَأْسُهُ كَمَا هُو، فَعَادَ إِلَيْهِ فَرَجُلٌ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ فَلَا يَوْم الله فَرَجُلٌ عَلَى مَنْ هَذَا كَ رَأْسُهُ فَرَجُلٌ عَلَى اللهُ إِلَا اللهُ اللهُ إِلَا لَهُ إِللهُ إِللهُ إِلهُ اللهُ الله

ولقد طبَّق السلف من الصحابة رضوان الله عليهم ومن بعدهم ذلك عمليًا، روى الإمام أحمد عن أبي عبد الرحمن السلمي قال: حَدَّثَنَا مَنْ كَانَ يُقْرِئُنَا مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ عَلَّى، أَنَّهُمْ كَانُوا يَقْتَرِئُونَ مِنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ عَشْرَ آيَات، فَلَا يَأْخُذُونَ فِي الْعَشْرِ الْأُخْرَى حَتَّى يَعْلَمُوا مَا فِي هَذِهِ مِنَ الْعَلْمِ وَالْعَمَلِ، قَالُوا: فَعَلِمْنَا الْعِلْمَ وَالْعَمَلَ.

<sup>(</sup>١) الآية ٤١ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم.

١- يمتاز القرآن الكريم عن الكتب السماوية السابقة بأمور عدة. اذكر ثلاثة منها.

٢- أعدّ الله تعالى ثوابًا عظيمًا لتالى القرآن الكريم. استدل على ذلك من القرآن والسنة.

٣- لقبول العمل الصالح شرطان أساسيان، اذكرهما.

٤ - علل لما يلي:

- ابتداء التلاوة بالاستعاذة من الشيطان الرجيم.

- تنظيف الفم قبل التلاوة.

٥- استنتج آداب التلاوة التي تحتُّ عليها النصوص الشرعية التالية:

| آداب التلاوة | النصوص الشرعية                                                                       |   |  |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------|---|--|
|              | «زَيِّنُوا الْقُرْآنَ بِأَصْوَاتِكُمْ».                                              | ١ |  |
|              | ﴿ أَفَلَا يَتَدَبِّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْرِعَلَىٰ قَلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾.           | ۲ |  |
|              | ولا يَمَشُهُ وَ إِلَّا ٱلمُطَهِّرُونَ ﴾.                                             | ٣ |  |
|              | «أَتَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ وَهُوَ يُصَلِّي، وَلِجَوْفِهِ أَزِيزٌ كَأَزِيزِ الْمُرْجَلِ». | ٤ |  |

٦ ( أَقْرَأُ عَلَيْكَ وَعَلَيْكُ أَنْزِلَ؟ ». من قائل هذه العبارة؟ وما مناسبة ذلك؟

٧- كيف يعمل المسلم بالقرآن الكريم؟ استدل على ذلك من سيرة الصحابة رضوان الله عليهم.

#### النشاط

ارجع إلى كتاب فضائل القرآن للإمام ابن كثير، واستخرج منه آدابًا أخرى للتلاوة ودوّنها في كراستك.

## ۲ – آداب طلب العلم

العلم فضلٌ من الله تعالى يهبه لمن يشاء من عباده، وأول آية نزلت في القرآن الكريم كانت دعوة إلى التعلم قال تعالى: ﴿ آقَرَأُ بِٱسۡمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ﴾ (١). وأقسم الله تعالى بأداة الكتابة وهي القلم، فقال : ﴿ رَبَّ وَٱلْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾ . (٢)

واطلب العلم آدابٌ ينبغي على المتعلم أن يراعيها، وهي:

#### ١ – الإخلاص:

<sup>(</sup>١) الآية ١ من سورة العلق.

<sup>(</sup>٢) الآية ١ من سورة القلم.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي وحسنه الألباني،

#### ٢ - تطهير النفس من الأخلاق السيئة:

العلم نورٌ من الله يقذفه في قلوب عباده الأتقياء، ولا يقذفه في قلوب أصحاب الطباع السيئة والأخلاق الفاسدة؛ لذا ينبغي على المسلم الذي يطلب العلم أن يبتعد عن الحسد والرياء والعُجب وسائر الأخلاق الذميمة.

#### **7**- **الصبر والتحمل**:

المسلم يتحلى بالصبر على مشقة طلب العلم، فالصبرُ زاد المؤمنين، وهو الذي يُعينهم على كل ما يلاقونه من متاعب وآلام. وقد قيل: من لم يتحمَّل ذُلَّ التعلم ساعة بقي في ذل الجهل إلى قيام الساعة.

#### ٤ – التدرج في طلب العلم:

والمتعلم يبدأ بالأوليات ومقدمات العلوم قبل أن يغوص فيها، ومعرفة ذلك ترجع إلى توجيهات المعلّمين. وكذلك يحرص على أن يتعرف على سائر العلوم، ولا يترك نوعًا منها. قال يحيي بن خالد لابنه: عليك بكلّ نوعٍ من العلم فخذْ منه، فإن المرء عدوًّ ما جهل، وأنا أكره أن تكون عدوًّ شيء من العلم.

#### ٥- التخصص في العلم:

إذا رغب المسلم في التخصص في علم واحد؛ فيجب عليه أن يتخير من العلم أشرفه، وأنفعه، وما يوافق ميوله وقدراته. قال تعالى: ﴿ فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآيِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَلِيَنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْمِ لَعَلَهُمْ حَكِّدُرُورَ ﴾ (١).

#### ٦- التأدب في مجلس العلم:

المسلم يجلس إلى معلمه في أدب ووقار، ولا يُكثر من التلفت والإشارة والضحك، و يراعي حُسن المظهر والنظافة، وعدم التحدث أو السؤال إلا بعد الاستئذان، وعدم تحقير الزملاء أو السخرية منهم، بل يعلم أنهم إخوته في العلم؛ فيرحمهم ويحترمهم.

<sup>(</sup>١) الآية ١٢٢ من سورة التوبة.

#### ٧- الحفظ مع الفهم والتدبر:

يقول ﷺ: «نَضَّرَ اللَّهُ امْرَأَ سَمِعَ مِنَّا حَدِيثًا فَحَفِظُهُ حَتَّى يُبَلِّغَهُ غَيْرَهُ، فَإِنَّهُ رُبَّ حَامِلِ فِقْهِ لَيْسَ بِفَقِيهٍ، وَرُبَّ حَامِلِ فَقْهِ لَيْسَ بِفَقِيهٍ، وَرُبَّ حَامِلِ فَقْهِ إِلَى مَنْ هُو أَفْقَهُ مِنْهُ ﴾ (١).

وفي ذلك إشارة إلى أهمية الحفظ، ولذلك قال الإمام الشافعي:

عِلْمِي مَعِي حَيثُمَاي مَّمْتُ يَتْبَعِني وَعَاءً لَه لا بَطِنَ صُنْدُوقِ قَلْبِي وِعَاءً لَه لا بَطِن صُنْدُوقِ إِنْ كُنْتُ فِي البَيتِ كَان العِلْمُ فِيهِ مَعِي إِنْ كُنْتُ فِي البَيتِ كَان العِلْمُ فِيهِ مَعِي أَو كَنتُ في السُّوقِ كَان العِلْمُ في السُّوقِ

#### ٨- التدوين:

يجب على طالب العلم أن يُقيِّد العلم لئلا ينساه، وأن يتخير ما يكتب. فقد قيل: يجلس إلى العالم ثلاثة: رجلٌ يأخذ كل ما سمع، ورجلٌ يسمع ولا يكتب، ورجلٌ ينتقي؛ وهو خيرهم.

#### ٩- المذاكرة والمراجعة:

قال معاذ بن حبل ﴿ : تَعَلَّمُوا الْعِلْمَ؛ فَإِنَّ تَعَلَّمُهُ لله تَعَالَى خَشْيَةً، وَطَلَبَهُ عِبَادَةً، وَمُذَاكَرَتَهُ تَسْبِيحٌ، وَالْبَحْثَ عَنْهُ جِهَادٌ، وَتَعْلِيمَهُ لِمَنْ لَا يَعْلَمُ صَلَقَةً، وَبَذْلَهُ لِأَهْلِهِ قُرْبَةٌ ( ؟ ). [

#### • ١ - عدم الحياء في العلم:

المسلم يسأل عما يريد معرفته، ولا يمنعه الحياء من السؤال، فالعلم خزائن ومفاتيحها السؤال. ويجب أن يكون السؤال بقصد الفهم والإدراك، لا بقصد الجدل أو التعجيز.

قال تعالى: ﴿ فَسَعُلُوٓا أَهْلَ ٱلدِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعَامُونَ ﴾ (٣). وكانت أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها تقول: «نِعْمَ النِّسَاءُ الأَنْصَارِ لَمْ يَكُنْ يَمْنَعُهُنَّ الْخَيَاءُ أَنْ يَتَفَقَّهْنَ في الدِّينِ» (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو نعيم في حلية الأولياء.

<sup>(</sup>٣) الآية ٤٣ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم.

#### ١١ – السعي في طلب العلم:

قال جابر بن عبد الله رضي الله عنهما: بَلَغَنِي حَدِيثٌ عَنْ رَجُلِ سَمِعَهُ مِنْ رَسُولِ اللهِ وَ فَاشْتَرَيْتُ بَعِيرًا، ثُمَّ شَدُدْتُ عَلَيْهِ رَحْلِي، فَسِرْتُ إِلَيْهِ شَهْرًا، حَتَّى قَدِمْتُ عَلَيْهِ الشَّامَ فَإِذَا عَبْدُ اللهِ بْنُ أَنْيُس، فَقُلْتُ لِلْبَوَّابِ: قُلْ لَهُ: جَابِرٌ عَلَى الْبَابِ، فَقَالَ ابْنُ عَبْدِ اللهِ؟ قُلْتُ: نَعَمْ، فَخَرَجَ يَطَأُ ثَوْبَهُ، فَاعْتَنَقَنِي، وَعُقَلْتُ: نَعَمْ، فَخَرَجَ يَطَأُ ثَوْبَهُ، فَاعْتَنَقَنِي، وَاعْتَنَقْتُهُ، فَقُلْتُ: حَدِيثًا بَلَغَنِي عَنْكَ أَنَّكَ، سَمِعْتَهُ مِنْ رَسُولِ اللهِ وَ اللهِ فَي الْقِصَاصِ، فَخَشِيتُ أَنْ وَاعْتَنَقْتُهُ، فَقُلْتُ: حَدِيثًا بَلَغَنِي عَنْكَ أَنَّكَ، سَمِعْتَهُ مِنْ رَسُولِ اللهِ وَ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

وقال ابن مسعود الله عنه : «لَوْ أَعْلَمُ أَحَدًا أَعْلَمُ بِكِتَابِ الله مِنِّي تَبْلُغُهُ الإِبِلُ لاَتَيْتُهُ» (٢). وقال الشعبي: لو أن رجلاً سافر من أقصى الشام إلى أقصى اليمن؛ ليسمع كلمة حكمة، ما رأيت أن سفره ضاع.

#### ١٢ – العمل بالعلم:

ذمَّ الله سبحانه أناسًا لا يعملون بعلمهم، وشبّههم بالحمير التي تحمل الكتب، ولا تفهم ما فيها. قسال تعالى: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُوا ٱلتَّوْرَدَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثُلِ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا ﴾ (٣). والمسلم يعلم يقينًا أنه مسؤول عما قدم في حياته، قال الله : (لا تَزُولُ قَدَمَا عَبْدِ يَوْمَ الْقيامَةِ حَتَّى يُسْأَلُ عَنْ عُمُرِهِ فِيمَا أَفْنَاهُ، وَعَنْ عِلْمِهِ فِيمَ فَعَلَ، وَعَنْ مَالِهِ مِنْ أَيْنَ اكْتَسَبَهُ وَفِيمَ أَنْفَقَهُ، وَعَنْ جِسْمِهِ فيمَ أَبْلَاهُ ». (١)

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في «الأدب المفرد» وأحمد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني.

<sup>(</sup>٣) الآية ٥ من سورة الجمعة.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي وصححه.

١- للعلم منزلة عظيمة في الإسلام. استدل على ذلك من القرآن الكريم والسنة النبوية.

٢ - صنّف العلوم التالية إلى (فرض عين) و (فرض كفاية):

أ - علم الهندسة.

ب-علم التوحيد.

ج-علم الطب.

د – علم الفقه.

٣- استنتج آداب طلب العلم من كل نصِّ من النصوص الشرعية التالية:

أ- قال ﷺ: «مَنْ طَلَبَ الْعِلْمَ لِيُجَارِيَ بِهِ الْعُلَمَاءَ ، أَوْ لِيُمَارِيَ بِهِ السَّفَهَاءَ، أَوْ يَصْرِفَ بِهِ وُجُوهَ النَّاسِ إِلَيْهِ أَدْخَلَهُ اللَّهُ النَّهُ النَّارَ ».

ب- قال تعالى: ﴿ فَسَّعُالُواْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعَامُونَ ﴾.

ج- قال تعالى: ﴿ فَلُولَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرَفَةٍ مِّنْهُمْ طَآيِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَلِيُندِرُواْ قَوْمُهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَهُمْ يَحَذَرُونَ ﴾.

٤ - عدد ثلاثة من الآداب التي يجب أن يلتزم بها طالب العلم مع معلمه وأستاذه؟

م شبه الله تعالى الذين لا يعملون بما يعلمون؟ وعلام يدل هذا التشبيه؟

٦- لجابر بن عبد الله وعبد الله بن أنيس رضي الله عنهما قصة لطيفة تدل على أهمية الرحلة في طلب العلم. اكتب هذه القصة بأسلوبك.

#### النشاط:

اقرأ تفسير الآيات الكريمة (٢٠-٨٢) من سورة الكهف، وتعاون مع زملائك في استخراج الدروس والعبر التي يستفيدها طالب العلم من قصة موسى عليه السلام والعبد الصالح.

## ٣– آداب السلام

السلام اسمٌ من أسماء الله تعالى، وهو التحية التي شرعها سبحانه لعباده المؤمنين من لدن آدم عليه السلام إلى يوم القيامة، فعن أبي هريرة على عن النبي على قال: «للَّا خَلَقَ الله آدَمَ عَلَيْهِ السَّلاَمِ قَالَ: الْسَلام إلى يوم القيامة، فعن أبي هريرة على عن النبي على قال: «لَلَّا خَلَق الله آدَمَ عَلَيْه السَّلام قَالَ: انْقَور، وَهُمْ نَفَرٌ مِنْ الْمَلائِكَةِ جُلُوسٌ، فَاسْتَمِعْ مَا يُجِيبُونَكَ فَإِنَّهَا تَحِيَّتُكَ اذْهَبُ فَلَا الله الله عَلَيْكُمْ. فَقَالُوا: السَّلامُ عَلَيْكُ وَرَحْمَةُ الله. قَالَ: فَزَادُوهُ وَرَحْمَةُ الله. قَالَ: فَزَادُوهُ وَرَحْمَةُ الله. قَالَ: فَزَادُوهُ وَرَحْمَةُ الله.

#### فضل السلام:

عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما: «أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ النَّبِيَّ اللَّهِ الْإِسْلَامِ خَيْرٌ؟ قَالَ: تُطْعِمُ الطَّعَامَ، وَتَقْرَأُ السَّلَامَ عَلَى مَنْ عَرَفْتَ وَمَنْ لَمْ تَعْرِفْ» (٢).

وعن أبي هريرة ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿لَا تَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَتَّى تُوْمِنُوا، وَلَا تُوْمِنُوا حَتَّى تَحَابُبُوا، أَوَلَا أَوْلًا أَدُلُّكُمْ عَلَى شَيْءٍ إِذَا فَعَلْتُمُوهُ تَحَابَبْتُمْ: أَفْشُوا السَّلَامَ بَيْنَكُمْ» (٣).

وعن عبد الله بن سلام الله قال: سمعت رسول الله الله الله الله الله على يقول: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَفْشُوا السَّلَامَ، وَأَطْعِمُوا الطَّعَامَ، وَصِلُوا الْأَرْحَامَ، وَصَلُّوا وَالنَّاسُ نِيَامٌ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ بِسَلَامٍ» (٤٠).

#### صفة السلام:

أفضل صيغة للسلام: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

تليها: السلام عليكم ورحمة الله.

تليها: السلام عليكم.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي وابن ماجه، وقال الترمذي: حديث حسن صحيح.

ودليل ذلك ما رواه عمران بن الحصين ﴿ قال: ﴿ جَاءَ رَجُلَّ إِلَى النَّبِي ﴾ فَقَالَ: السَّلَامُ عَلَيْكُمْ. فَرَدَّ عَلَيْهِ السَّلَامَ، ثُمَّ جَلَسَ، فَقَالَ النَّبِيُ ﴾ عَشْرٌ. ثُمَّ جَاءَ آخَرُ، فَقَالَ: السَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ، فَرَدَّ عَلَيْهِ فَجَلَسَ، فَقَالَ: السَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ، فَرَدَّ عَلَيْهِ فَجَلَسَ، فَقَالَ: ثَلَاثُونَ» (١٠).

أما صفة الرد فإنه يكون بمثل السلام أو بأحسن منه لقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا حَيِّيتُم بِتَحِيَّةٍ فَحَيُواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا ﴾ (٢).

#### آداب السلام:

١- ابتداء السلام سنة مستحبة، ورده واجب؛ لحديث أبي هريرة هم مرفوعًا: «حَقَّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ خَمْسٌ: رَدُّ السَّلَامِ، وَعِيَادَةُ الْمُريضِ، وَاتِّبَاعُ الْجُنَائِزِ، وَإِجَابَةُ الدَّعْوَةِ، وَتَشْمِيتُ الْعَاطس» (٣).

٢- يُستحب إذا دخل البيت أن يُسلّم، وإن لم يكن فيه أحد، فعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما
 قال: إذا دخل البيت غير المسكون، فليقل: «السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَاد الله الصَّالِينَ» (٤٠).

٣- يُسلّم المسلم البالغ على الصبيان؛ ليعلّمهم تحية الإسلام، وليُدخل على نفوسهم روح المؤانسة والمودة، فقد جاء في صحيحي البخاري ومسلم عن أنس الله على مربّيانٍ فَسَلّمَ عَلَى عَلَى صِبْيَانٍ فَسَلّمَ عَلَى عَلَى

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود والترمذي وحسنه.

<sup>(</sup>٢) الآية ٨٦ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في «الأدب المفرد» وحسّن إسناده الحافظ في الفتح.

<sup>(</sup>٥) في الصحيحين وغيرهما.

واذا سلّم عليه إنسان ثم لقيه عن قرب، يُسنّ له أن يُسلّم عليه ثانيةً، وكذلك إذا حالت بينهما شجرة أو حائط أو حجر كبير. فعن أبي هريرة على عن رسول الله على قال: « إِذَا لَقِيَ أَحَدُكُمْ
 أَخَاهُ فَلْيُسَلِّمْ عَلَيْهِ، فَإِنْ حَالَتْ بَيْنَهُمَا شَجَرَةٌ أَوْ جِدَارٌ أَوْ حَجَرٌ ثُمَّ لَقِيَهُ فَلْيُسَلِّمْ عَلَيْهِ أَيْضًا». (١)

آج إذا كان جالسًا مع قوم ثم قام ليفارقهم فالسنة أن يُسلّم عليهم، لحديث أبي هريرة الله قال:
 قال رسول الله على : « إِذَا انْتَهَى أَحَدُكُمْ إِلَى جَعْلِسٍ فَلْيُسَلِّمْ، فَإِنْ بَدَا لَهُ أَنْ يَجْلِسَ فَلْيَجْلِسْ، ثُمَّ إِلَى جَعْلِسٍ فَلْيُسَلِّمْ، فَإِنْ بَدَا لَهُ أَنْ يَجْلِسَ فَلْيَجْلِسْ، ثُمَّ إِذَا قَامَ فَلْيُسَلِّمْ، فَلَيْسَلِّمْ، فَلَيْسَلِّمْ، فَلَيْسَتِ الْأُولَى بِأَحَقَّ مِنَ الْآخِرَةِ ». (٢)

٧- إذا مرّ على واحد أو أكثر وغلب على ظنه أنه إذا سلّم لا يرد عليه أحد، إما لتكبر أو إهمال ونحوهما، فينبغي عليه أن يُسلّم، ولا يترك السلام لهذا الظنّ.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود والترمذي وحسّنه.

- ١ السلام اسمّ من أسماء الله الحسنى، فما المراد به؟
- ٢ ما أفضل صيغة للسلام علمنا إياها الرسول على ؟ استدل لما تقول.
- ٣- لتحية الناس بالسلام فضلٌ عظيمٌ في الإسلام. استدل على ذلك من السنة النبوية الشريفة.
  - ٤- ما حكم ابتداء السلام؟ وما حكم رده؟
  - ٥- ما التحية التي يقولها المسلم إذا دخل بيته و لم يجد فيه أحدًا؟
    - ٦- ما الحكمة من مشروعية السلام على الصبيان والأطفال؟
      - ٧- مَنْ منْ هؤلاء يُسنّ له أن يبدأ صاحبه بالسلام؟
        - أ الماشي أم الراكب.
        - ب- الصغير أم الكبير.
        - جـ القاعد أم الماشي.

#### النشاط:

يحيّي الناس بعضهم بعضًا في هذه الأيام بتحايا عدة مثل: صباح الخير، مساء الخير، قوة .. الخ. ما رأيك في هذه التحايا؟ وهل يمكن الجمع بينها وبين تحية الإسلام؟

## ٤– آداب الاستئذان

لقد جعل الله تعالى البيوت سكناً، يؤوب إليها الناس، فتستريح أجسادهم، وتطمئن نفوسهم، ويأمنون فيها على عوراتهم وحرماتهم.

والبيوت لا تكون كذلك إلا إذا أصبحت حَرَماً آمناً لا يستبيحه أحد إلا بعلم أهله وإذنهم، وفي الوقت الذي يريدون، وعلى الحالة التي يُحبُّون أن يلقوا عليها الناس.

من أجل ذلك أدّب الله المسلمين بهذا الأدب العالي أدب الاستئذان على البيوت والسلام على أهلها، لإيناسهم وإزالة الوحشة عنهم، قال تعالى: ﴿ يَمَا يُهُمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَدْخُلُوا بِيُونًا غَيرَ بِيُودِكُم حَتَّى لَيْ تَسْتَأْنسُوا وَتُسَلّمُوا عَلَى أَهْلهَا ﴾ (١).

وللاستئذان آداب علَّمنا إياها رسولنا الكريم ﷺ وهي:

- ١- أن يستأذن ثلاثًا؛ فإن أُذن له وإلا فليرجع، إلا إذا غلب على ظنه أن أهل البيت لم يسمعوا،
   قال ﷺ: «الإسْتِئْذَانُ ثَلَاثٌ، فَإِنْ أُذِنَ لَكَ وَإِلَّا فَارْجِعْ» (٢).
- ٢- إنَّ من حق صاحب البيت أن يقول بلا غضاضة للزائر والطارق: ارجع. فللناس أسرارهم وأعذارهم، وهم أدرى بظروفهم، فما كان الاستكنان في البيوت إلاَّ من أجل هذا. قال بعض المهاجرين: لقد طلبتُ عمري كله هذه الآية فما نلتها؛ يعني قوله: ﴿ وَإِن قِيلَ لَكُمُ ٱرْحِعُوا فَارْجِعُوا هُوَ أَرْكُيٰ لَكُمْ ﴾ (٣).
- ٣- ألا يدق الباب بعنف، ولاسيَّما إن كان رب المنزل أباه أو أستاذه أو ذو فضل ... وأما إذا كان على على الباب جرس كما جرى العُرف اليوم فيقرع المُستأذِن بقرعةٍ خفيفةٍ لطيفةٍ لتدل على لطفه وكرم أخلاقه ومعاملته.

<sup>(</sup>١) الآية ٢٧ من سورة النور.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٨ من سورة النور.

- ٤ ألا يقف أمام الباب، بل يكون عن يمينه أو شماله، وإن كان الباب مفتوحًا يكشف من في داخل البيت فعليه أن يرده ويغض بصره لئلا يقع نظره على أمر يكره أهل البيت أن يراه، قال على البيت أن يراه، قال على البيت أن يراه، قال البيت أن يراه، قال البيت أن يراه، قال البيت أن يراه، قال البيت أن مِنْ أَجْلِ الْبَصَرِ». (١)
- ٥- أن يُسلِّم ثم يستأذن: لما روى أبو داود ((أنَّ رجلاً من بني عامر اسْتَأْذَنَ عَلَى النَّبِيِّ ﴿ وَهُوَ فَهُ النَّبِيِّ ﴾ وَهُوَ فَهُ النَّبِيِّ ﴾ فَقَالَ النَّبِيُ ﴾ فَقَالَ النَّبِيُ ﴾ فَقَالَ النَّبِيُ ﴾ فَقَالَ النَّبِيُ ﴾ النَّبِيُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ، ٱأَدْخُلُ؟ فَأَذِنَ لَهُ النَّبِيُ ﴾ السَّلَامُ عَلَيْكُمْ، ٱأَدْخُلُ؟ فَأَذِنَ لَهُ النَّبِيُ ﴾ فَدَخَلَ».
- 7- إذا سُئل الطارق عن اسمه فلْيُوضح ولْيُبيِّن، فعن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: أَنَا النَّبِيَّ عَلَى أَبِي، فَدَقَقْتُ الْبَابَ، فَقَالَ: مَنْ ذَا؟ فَقُلْتُ: أَنَا. فَقَالَ: أَنَا أَنَا، كَأَنَّهُ كَرهَهَا(٢). لأن قوله: ((أنا) لا يحصل به التعريف.
- ٧- وإذا أراد القيام والانصراف فيسن له الاستئذان من صاحب البيت، خشية وقوع بصره على شيء لا يحل النظر إليه، أو غير مرغوب في رؤيته، فعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «إذا زَارَ أَحَدُكُمْ أَخَاهُ فَجَلَسَ عَنْدَهُ فَلا يَقُومَنَ حَتَّى يَسْتَأْذَنَهُ»(٣).
- ٨- يجب على الآباء والمربين أن يُرشدوا أطفالهم الذين لم يبلغوا سنّ البلوغ إلى أن يستأذنوا
   على أهليهم (الوالدة، الوالد، الأخت) في ثُلاثة أحوال هي:
  - أ- من قبل صلاة الفجر لأن الناس إذ ذاك يكونون نياماً في فرشهم.
  - ب- وقت الظهيرة (القيلولة) لأن الإنسان قد يضع ثيابه في تلك الحال.
    - جـ- من بعد صلاة العشاء لأنه وقت نوم وراحة.

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو الشيخ في «تاريخ أصبهان» وصححه الألباني.

امتثالاً لقول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِيَسْتَعُذِنكُمُ ٱلَّذِينَ مَلَكَتَ أَيْمَن كُمِّ وَالَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُواْ ٱلْخَلُمَ مِنكُمْ لَكَتَ مُرَّتٍ مِن قَبْلِ صَلَوةِ ٱلْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ لِيَابَكُم مِنَ الطَّهِيرَة وَمِنْ بَعْدِ صَلَوةِ ٱلْعِشآءِ ۚ ثَلَثُ عَوْرَتِ لَكُمْ ﴾ (١).

أما إذا بلغ الأولاد سنّ الرشد والبلوغ فعلى الآباء والمربين أن يُعلِّموهم آداب الاستئذان في هذه الأوقات الثلاثة وفي غيرها امتثالاً لقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا بَلَغَ ٱلْأَطَّفَالُ مِنكُمُ ٱلْحُلْمَ فَلْيَسْتَعُدِنُواْ كَمَا ٱسْتَعُذْنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم ﴾ (٢).

- 9- وإذا دخلت على أهل بيتك فأشعرهم بدخولك ولا تتبع العورات ولا تلتقط الزلات، فقد كان ابن مسعود الله إذا دخل تنحنح وصوَّت. ويقول الإمام أحمد: يستحب أن يُحرِّك نعله في استئذانه عند دخوله حتى إلى بيته لئلا يدخل بغتة.
- ١- إذا كان لغيرك بيت من البيوت التي يدخلها عامة الناس، والتي سمح لهم صاحبها بارتيادها سواء كان موجودًا فيها أم غير موجود، مثل بيوت الضيافة، ومنازل المسافرين، والديوانيات العامة، فلك أن تدخلها بغير إذن من صاحبها في كل مرة إنما يكفي الإذن العام في الدخول، ويُقاس على ذلك الأماكن العامة مثل: المعارض، والمتاحف، ودور الكتب ونحوها. قال تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَدْخُلُواْ بِيُونًا غَيْرَ مَسْكُونَةٌ فِيهَا مَتَنعً لَكُمُ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا تُبَدُونَ وَمَا تَكَتُمُونَ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) الآية ٥٨ من سورة النور.

<sup>(</sup>٢) الآية ٥٩ من سورة النور.

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٩ من سورة النور.

- ١- ما الاستئذان؟ وما الحكمة من مشروعيته؟
  - ٢ عدّد ثلاثة من آداب الاستئذان.
- ٣- ما معنى قوله ﷺ: «إِنَّمَا جُعِلَ الإسْتِئْذَانُ مِنْ أَجْلِ الْبَصَرِ»؟
- ٤- يجب على الآباء والمربين أن يُرشدوا أطفالهم الذين لم يبلغوا الحُلُم إلى الاستئذان في ثلاثة أحوال. بينها مع الاستدلال من القرآن الكريم.
- ٥ قال تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُرْ جُنَاحٌ أَن تَدْخُلُواْ بِيُوتًا عَيْرَ مَسْكُونَةٍ فِيهَا مَتَنعٌ لَكُرْ وَاللَّهُ يَعَلَمُ مَا تَبْدُونِ وَمَا تَكْتُمُونِ ﴾. ما الأدب الاجتماعي الذي تدعو إليه هذه الآية الكريمة؟

#### النشاط:

ارجع إلى تفسير ابن كثير، واستخرج منه تفسير الآيات: ٢٧ - ٢٩ من سورة النور، ثم اعرضها أمام زملائك في الصف.

## ٥– آداب النظر

البصر هو الباب الأكبر إلى القلب، وأعمر طرق الحواس إليه، وبِحَسَب ذلك كثر السقوط من جهته، ووجب التحذير منه، وغضَّه واجبٌ عن جميع المحرمات، وكلِّ ما يُخشى الفتنة من أجله. قصال تعالى: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِن أَبْصَرِهِم وَحَفَظُواْ فُرُوجَهُم أَركَىٰ أَركَىٰ فَمُ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصَنعُونَ ﴿ وَقُل لِلمُؤْمِنَاتِ يَغْضَضَنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَ وَحَفَظُنَ فَرُوجَهُنَ ﴾ (١).

وعن عبد الله بن بريدة عن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ لِعَلِيِّ: ﴿ يَا عَلِيٌّ، لَا تُتْبِعِ النَّظْرَةَ النَّظْرَةَ، فَاإِنَّ لَكَ الْأُولَى وَلَيْسَتْ لَكَ الْآخِرَةُ ﴾ (٢).

والغاية من غضّ البصر هي إقامة مجتمع طاهر نظيف، لا تُهاج فيه الشهوات، ولا تُستثار فيه الغرائز؛ لأن هياج الشهوة واستثارة الغريزة يؤدي إلى انتشار الفواحش، ويدمر الأخلاق والقيم. ورحم الله القائل:

كلُّ الحوادث مبدأها من النظر ومعظمُ النار من مُستصغر الشررِ كم نظرةٍ فتكتْ في قلب صاحبها فتْكُ السهام بلا قوس ولا وتر والمرء ما دام ذا عين يُقلبها في أعين الغيد موقوف على الخطرِ يَسُرُّ مقلتَه ما ضرَّ مهجته لا مرحباً بسرورٍ عاد بالضررِ

<sup>(</sup>١) الآيتانِ ٣٠– ٣١ من سورة النور.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود والترمذي وحسنه.

#### ومن آداب النظر التي يجب أن نتعلمها:

### أولاً – أدب النظر إلى المحارم:

كلُّ امرأة تحرم على الرجل حُرمةً مؤبدة فهي من ذوات محارمه، وكلُّ رجلٍ يحرم على المرأة الزواج منه حُرمةً مؤبدة فهو من ذوي محارمها.

#### نشاط:

درست في مساق أحكام الأسرة في الإسلام (دين ٢٠١) النساء اللاتي يحرم الزواج بهن تحريمًا مؤبدًا. عددهن وفقًا للتصنيف الآتي:

جـ - المحرمات بسبب المصاهرة.

أ- المحرمات بسبب النسب.

ب- المحرمات بسبب الرضاع.

ويجوز أن ينظر الرجل البالغ إلى ما يظهر غالباً من محارمه النساء كالرأس، والشعر، والوجه، والأذن، والرقبة، والعضد، والساعد، والكف، والساق، والقدم.

أماماعداذلك من البطن، والصدر، والظهر، وما بين السرة والركبة فلا يحلُّله النظر إليه أبدًا، والأصل في ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلاَ يُبدينَ نِينَتُهُنَّ إِلاَ لِبُعُولَتِهِرِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَلَا يُبدينَ نِينَتُهُنَّ إِلاَ لِبُعُولَتِهِرِ اللهِ اللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ ا

#### ثانيًا - أدب النظر إلى المرأة الأجنبية والرجل الأجنبي:

لا يجوز للرجل البالغ أن ينظر نظرًا محرَّمًا إلى امرأة أجنبية، والمقصود بالمرأة الأجنبية: كلَّ امرأة يحولُ المرأة المراة المراة المرجلُ المرجلُ أن يتزوَّج منها، كبنت العم، وبنت العمة، وبنت الخال، وبنت الخالة، وزوجة الأخ،

<sup>(</sup>١) الآية ٣١ من سورة النور.

وزوجة العم والخال، بعد وفاة هؤلاء عنهنَّ أو طلاقهنَّ، وكذلك أخت الزوجة وعمتها وخالتها، لأنه يحلُّ للرجل أن يتزوج منهنَّ بعد طلاق زوجته.

كما لا يجوز للمرأة البالغة أن تنظر إلى رجلٍ أجنبي إذا اجتمعت معه في مجلس واحد، وترتب على ذلك ما يُخشى منه الفتنة. والمقصود بالرجل الأجنبي: كلُّ رجل يحلُّ للمرأة أن تتزوَّج منه كابن عمها وعمتها وخالها وخالتها، وزوج أختها، وزوج عمتها وخالتها.

فَعَنْ أُمِّ سَلَمَةَ رضي الله عنها قَالَتْ: كُنْتُ عِنْدَ رَسُولِ الله ﷺ وَعِنْدَهُ مَيْمُونَةُ، فَأَقْبَلَ ابْنُ أُمِّ مَكْتُوم، وَذَٰلِكَ بَعْدَ أَنْ أُمِرْنَا بِالْحِجَابِ، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ : (احْتَجِبَا مِنْهُ) فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ الله أَلَيْسَ أَعْمَى لَا يُبْصِرُنَا وَلَا يَعْرِفُنَا؟ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ : ﴿ أَفَعَمْيَاوَانِ أَنْتُمَا! أَلَسْتُمَا تُبْصِرَانِه؟ ﴾ (١).

#### تنبيهان:

- لا يجوز للرجل والمرأة أن يكشفا جزءًا من سرتهما إلى ركبتهما أمام الناس، لا في رياضة، ولا في سباحة، ولا في حمَّام، وإن أمنا الشهوة.
- يجوز المرأة المسلمة أن تنظر إلى الرجال الأجانب وهم يمشون في الطرقات، أو يلعبون ألعابًا غير محرّمة، أو يتعاطون البيع والشراء، أو نحو ذلك؛ لما ثبت في الصحيحين أن رسول الله و الله المسلمة وهم يلعبون بحرابهم في المسجد يوم العيد، وعائشة رضى الله عنها تنظر إلى الجبشة وهو يسترها منهم.

إلا أن هناك حالات ضرورية يُباح فيها نظر الرجل للمرأة الأجنبية وبالعكس، وهي:

١- النظر بقصد الخطبة؛ لقول الرسول ﷺ للمغيرة بن شعبة ﷺ: «انْظُرْ إِلَيْهَا فَإِنَّهُ أَحْرَى أَنْ يُؤْدَمَ
 بَيْنَكُمَا» (٢). أي: أحرى أن تدوم المودة بينكما.

٧- النظر بقصد المحاكمة والشهادة، فيجوز للقاضي والشاهد أن ينظرا من المرأة إلى الوجه والكفين.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود والترمذي وقال: حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد والترمذي وصححه ابن حبان.

### ٣- النظر بقصد التعليم، بشروط ثلاثة:

- أ أن يكون العلم الذي تتعلمه معتبرًا شرعًا.
- ب- ألا يخشى الفتنة من النظر إلى وجهها.
  - ج- ألا يترتب على التعليم خلوة.
- ٤- النظر بقصد التطبيب والمداواة، لما رواه مسلم عن جابر ﴿ أَنَّ أُمَّ سَلَمَةَ اسْتَأْذَنَتْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ في الْخِجَامَةِ فَأَمَرَ النَّبِيُ ﷺ أَبَا طَيْبَةَ أَنْ يَحْجُمَهَا ﴾. ويشترط لذلك خمسة شروط:
  - أ- أن يكون الطبيب أمينًا عدلاً.
  - ب- ألا يكشف من أعضائها إلا قدر الحاجة إذا تعيّن النظر.
  - جـ- ألا توجد امرأة تقوم مقام الطبيب في علمه واختصاصه.
  - د-أن تكون المعالجة بوجود محرم، أو زوج، أو امرأة ثقة كأمها وأختها.
    - هـ ألا يكون الطبيب كافرًا مع وجود مسلم.

# ثالثًا- أدب نظر الرجل للرجل:

لا يجوز للرجل أن ينظر إلى عورة الرجل، وعورة الرجل للرجل من السرة إلى الركبة، سواءً أكان الرجل المنظور إليه قريباً أم بعيداً، مسلمًا أم كافرًا، وسواءً أكان النظر بشهوة أم بغير شهوة، وذلك لقول الرسول على: «لَا يَنْظُرُ الرَّجُلُ إِلَى عَوْرَةِ الرَّجُلِ» (١). وقوله أيضًا: «مَا يَيْنَ السَّرَّةِ وَالرُّكْبَة عَوْرَةٌ» (٢). وعن محمد بن عبد الله بن جحش رضي الله عنهما قال: «مَرَّ النَّبِيُّ عَلَى وَوَخَذَاهُ مَكْشُوفَتَانِ، فَقَالَ: يَا مَعْمَرُ، غَطِّ فَخِذَيْكَ فَإِنَّ الْفَخِذَيْن عَوْرَةٌ» (٣).

أما ما عدا ذلك كالبطن والظهر والصدر، فإنه يجوز إذا أمن الناظر الفتنة، وإلا حرُم وخاصةً إذا كان المنظور أمرداً (٤).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد وأبو داود وحسنه الألباني .

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد وصححه الحاكم.

<sup>(</sup>٤) الأمرد: هو الذي لم تنبت لحيته بعد، ويتراوح عمره بين العاشرة والخامسة عشر.

## رابعًا - أدب نظر المرأة إلى المرأة:

لا يجوز للمرأة أن تنظر إلى عورة المرأة بشهوة أو بغير شهوة، وعورة المرأة المسلمة للمرأة المسلمة من ما بين سرتها إلى ركبتها، سواءً أكانت قريبة أم بعيدة، وأما ما عدا العورة فإنه يجوز النظر إليه من غير شهوة وإلا حرم كذلك.

وعـورة المـرأة المسلمـة للمـرأة الكافـرة (١) جميع بدنها إلا الوجه والكفين، لقول الله تعالى: و أو نسآيهن (٢). قال مجاهد: نساؤهن المسلمات، ليس المشركات من نسائهن، وليس للمرأة المسلمة أن تنكشف بين يدي مشركة (٣).

## خامسًا - أدب النظر إلى عورة الصغير:

الصغير سواءً أكان ذكرًا أو أنثى لا عورة له إذا كان ابن أربع سنين فما دونها، ثم إذا زاد على الأربع فعورته التُبُل والدُّبُر وما حولهما، حتى إذا بلغ حد الشهوة صارت عورته كعورة البالغ على التفصيل الذي سبق ذكره، وكلما عوَّدناه الستر وهو صغير كان أفضل.

<sup>(</sup>١) ومثلها المسلمة الفاجرة.

<sup>(</sup>٢) من الآية ٣١ من سورة النور.

<sup>(</sup>٣) مختصر تفسير ابن كثير، ج٢، ص٢٠١.

١ - ما المقصود بغضِّ البصر؟ استدل على وجوبه من القرآن الكريم.

٢- أيُّ الآتية أو صافهم من محارم المرأة؟ ولماذا؟

- ابنها.
- ابن عمها.
- ابن أخيها.
- زوج أختها.
- ابن خالتها.

٣- بيّن حدو د العورة لكلِّ ممن يأتي:

أ – الرجل للرجل.

ب- المرأة المسلمة للمرأة المسلمة.

جـ المرأة المسلمة للمرأة الكافرة.

٤- وضّح الحكم الشرعي لكل ممارسة من الممارسات الآتية بوضع كلمة (يجوز/ لا يجوز):

أ - نظر الرجل إلى ساق أمه وقدمها.

ب- نظر المرأة إلى رجل أجنبي تجتمع معه في مكان واحد، مع عدم أمن الفتنة.

٥- يجوز للمرأة المسلمة أن تنظر إلى الرجال الأجانب وهم يلعبون ألعابًا غير محرمة. استدل بنص نبوى شريف على ذلك.

٦- هناك حالات ضرورية يُباح فيها نظر الرجل للمرأة الأجنبية وبالعكس. وضّح ذلك.

#### النشاط:

### اقرأ وتدبر:

جلس موسى بن إسحاق قاضي الريّ والأهواز في القرن الثالث الهجري ينظر في قضايا الناس، وكان بين المتقاضين امرأة ادَّعت على زوجها أنَّ عليه خمسمائة دينار مهرًا لها، فأنكر الزوج أنَّ لها في ذمته شيئا.

فقال له القاضي: هات شهودك.

فقال: قد أحضرتهم. فاستدعى القاضي أحدهم وقال له: انظر إلى الزوجة لتشير إليها في شهادتك، فقام الشاهد وقال للزوجة: قومي.

فقال الزوج: ماذا تريدون منها؟

فقيل له: لا بدُّ أن ينظر الشاهد إلى امرأتك وهي مُسْفرة لتصحَّ معرفته بها.

فكره الرجل أن تضطر زوجته إلى الكشف عن وجهها للشهود أمام الناس. وصاح: إنّي أُشْهِد القاضي على أنّ لزوجتي في ذمتي هذا المهر الذي تدّعيه ولا تُسْفِر عن وجهها.

فلمًا سمعت الزوجة ذلك أكبرت في زوجها أن يضن بوجهها على روية الشهود، وأنه يصونها عن أعين الناس، فصاحت تقول للقاضي: إنِّي أُشْهدك على أَنِّي قد وهبتُ له هذا المهر، وأبرأته منه في الدنيا والآخرة.

فقال القاضي لمن حوله: «اكتبوا هذا في مكارم الأخلاق».

تاریخ بغداد (۲/۱۳)

# ٦ – آداب اللباس والزينة

الإسلام دين الجمال والنظافة، أباح للمسلم الظهور بالمظهر الطيب الجميل في ملبسه ومسكنه وهندامه أمام الآخرين، وامتنَّ عليه بأن خلق له كل ما يتمتع به من زينة ولباس، قال تعالى: ﴿ يَسَنِي عَادَمَ قَدَّ أَنزَلْنَا عَلَيكُمْ لِلسَا يُوارِي سَوْءَ نِكُم وَرِيشًا ﴾ (١). بل طلب ذلك بقوله سبحانه: ﴿ يَسَنِي عَادَمَ خَذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِلٍ ﴾ (١). واستنكر على من حرّم تلك الزينة التي خلقها لعباده فقال: ﴿ قُلْ مَنْ حَرِّمَ زِينَةَ ٱللهِ ٱلَّتِي أَخْرَجَ لِعِمَادِهِ عَ وَٱلطَّيِّاتِ مِن ٱلرِّرْقِ ﴾ (٣).

ويمكن أن نلخص ما شرعه الله من آداب للباس والزينة والمظهر في الآتي:

- ١- التوسط والاعتدال في هذه الزينة المباحة: قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَاۤ أَنفَقُواْ لَمۡ يُسَرِفُواْ وَلَمۡ يَقۡتُرُواْ
   وَكَانَ بَيْرَ فَالِكَ قَوَامًا ﴾ (٤)، وقال رسول الله ﷺ فيما رواه البخاري: «كُلُوا وَاشْرَبُوا وَاشْرَبُوا
   وَالْبَسُوا وَتَصَدَّقُوا في غَيْرِ إِسْرَافِ وَلا تَخِيلَةٍ ».
- ٧- المحافظة على النظافة: لأنها الأساس لكل زينة حسنة ومظهر جميل لائق، روى مسلم عن عبد الله بن مسعود عنه عن النبي على قال: (لا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَنْ كَانَ في قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنْ كِبْرٍ. قَالَ رَجُلٌ: إِنَّ اللهِ جُمِ النَّهِ عَن النبي على قَالُ عَرَبُهُ حَسَنًا، وَنَعْلُهُ حَسَنَةً. قَالَ: إِنَّ اللهَ جَمِيلٌ يُحِبُّ الْجُمَالَ، الْجَدْرُ بَطُرُ الْجَلِّ اللهَ عَرَبُ اللهَ عَن عَلَهُ عَسَنَةً. قَالَ: إِنَّ اللهَ جَمِيلٌ يُحِبُ الْجُمَالَ، الْكَبْرُ بَطُرُ الْجَلِّ وَغَمْطُ النَّاس».
- ٣- الحث على التنظف والتجمل في مواطن معينة: مثل مواطن الاجتماع وفي أوقات الجمعة والعيدين.
   عن أبي الأحوص عن أبيه قال: « أَتَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ في ثَوْبِ دُونِ. فَقَالَ: أَلَكَ مَالٌ؟ قَالَ: نَعَمْ.
   قَالَ: مِنْ أَيِّ الْمَالِ؟ قَالَ: قَدْ آتَانِي اللَّهُ مِنْ الْإِبِلِ وَالْغَنَمِ وَالْخَيْلِ وَالرَّقِيقِ. قَالَ: فَإِذَا آتَاكَ اللَّهُ مَا لَالْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْكَ وَكَرَامَتِه» (٥). وقالَ ﷺ: «مَا عَلَى أَحَدِكُمْ إِنْ وَجَدَ أَوْ مَا عَلَى مَالًا فَلْيُرَ أَثَرُ نِعْمَةِ اللَّهُ عَلَيْكَ وَكَرَامَتِه» (٥). وقالَ ﷺ: «مَا عَلَى أَحَدِكُمْ إِنْ وَجَدَ أَوْ مَا عَلَى

<sup>(</sup>١) الآية ٢٦ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣١ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٢ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٤) الآية ٦٧ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٥) رواه أبو داود والنسائي.

أَحَدِكُمْ إِنْ وَجَدْتُمْ - أَنْ يَتَّخِذَ ثَوْبَيْنِ لِيَوْمِ الْجُمُعَةِ سِوَى ثَوْبَيْ مِهْنَتِهِ »(١). ويظهر من ذلك مشروعية تخصيص بعض الملابس للخروج للصلاة، و بعضها للعمل. وفيه حفاظٌ على نظافة ملابس المسجد لأن العمل يؤثر عليها.

- استحباب الابتداء باليمين في اللباس: فعن عائشة رضي الله عنها قالت: «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُعْجِبُهُ التَّيَمُّنُ في تَنَعُّلِهِ وَتَرَجُّلِهِ وَطُهُورِهِ وَفِي شَأْنِهِ كُلِّهِ»(٣). وعن أبي هريرة ﷺ أن رسول الله ﷺ قال: «إِذَا انْتَعَلَ أَحَدُكُمْ فَلْيَبْدَأْ بِالْيَمِينِ وَإِذَا نَزَعَ فَلْيَبْدَأْ بِالشِّمَالِ»(٤).

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد وأبو داود وصححه الحاكم.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه .

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري .

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٦) رواه أحمد وأبو داود والترمذي.

- ٧- اجتناب المُحرَّم من اللباس والزينة والمظهر: حرّم الإسلام أنواعًا من الزينة واللباس والمظهر لحكم عظيمة، ومن تلك المحرمات:

#### نشاط:

ما الحكمة من تحريم لبس الذهب والحرير على الرجال دون النساء؟

- ب- تشبه المرأة بالرجل، والرجل بالمرأة: عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «لَعَنَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الْمُتَشَبِّهِينَ مِنَ الرِّجَالِ بِالنِّسَاءِ وَالْمُتَشَبِّهَاتِ مِنَ النِّسَاءِ بِالرِّجَالِ» (٢). وقد ذكر العلماء أن اللعن في الحديث يدل على أن التشبه من الكبائر.
- ج لبس ثياب الشهرة والاختيال: لقوله ﷺ: «مَنْ لَبِسَ ثَوْبَ شُهْرَةٍ فِي الدُّنْيَا ٱلْبَسَهُ اللَّهُ ثَوْبَ مَذَلَّةٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» (٣). والمقصود أن يلبس الشخص ثوبًا غير معهود أو شديد الفخامة وباهظ السعر؛ لأجل لفت الأنظار إليه أو المباهاة والتعاظم والافتخار على الناس. كما روى الشيخان أن رسول الله ﷺ قال: «مَنْ جَرَّ ثُوْبَهُ خُيلَاءَ لَمْ يَنْظُرْ اللَّهُ إِلَيْهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ». وفي حديث معاذ بن أنس ﷺ أن رسول الله ﷺ قال: «مَنْ تَرَكَ اللِّبَاسَ تَوَاضُعًا للله وهُو يَقْدِرُ عَلَيْهِ دَعَاهُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَة عَلَى رُءُوسِ الْخَلَاقِ حَتَّى يُخَيِّرَهُ مِنْ أَيِّ حُلَلِ الْإِيمَانِ شَاءَ يَلْبَسُهَا »(٤).

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود والنسائي وابن ماجه.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد وابن ماجه.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد والترمذي وصححه الحاكم.

د- تغيير خلق الله: لقول ابن مسعود ﴿ (لَعَنَ اللهُ الْوَاشَمَاتِ وَالْمُسْتَوْشَمَاتِ، وَالْمُتَوْشَمَاتِ، وَالْمَتَوْشَمَاتِ، وَالْمَتَوْشَمَاتِ، وَالْمَتَوْشَمَاتِ الْمُحَسْنِ الْمُغَيِّرَاتِ خَلْقَ اللّهِ تَعَالَى () . والوشم: هو تشويه الوجه واليدين بالنار أو اللون أو النقش، والنمص: هو الأخذ من شعر الحاجبين، والتفليج: هو تحديد الأسنان وتقصيرها. وقد اعتبر القرآن الكريم هذا التغيير من وحي الشيطان حيث يقوم بمهمة التضليل لأتباعه. قال تعالى: ﴿ وَلَا مَنْ مُن اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) الآية ١١٩ من سورة النساء.

١ - اعتنى القرآن الكريم باللباس والزينة عناية كبيرة. وضّح ذلك في ثلاث نقاط.

### ٧- أكمل:

- من آداب اللباس والزينة:
- أ التوسط و الاعتدال.
  - ب—
  - ج-
  - د-
- ٣- قال ﷺ: ((مَا عَلَى أَحَدِكُمْ إِنْ وَجَدَ أَنْ يَتَّخِذَ أَوْبَيْنِ لِيَوْمِ الْجُمُعَةِ سِوَى أَوْبَيْ مِهْنَتِهِ )). استنتج فائدتين شرعيتين من هذا الحديث الشريف.
- ٤- يشارك الشيطان الإنسان فيما لم يذكر اسم الله عليه من طعام ولباس و نحوهما. استدل على
   ذلك من السنة النبوية.
  - ٥- علَّمنا الرسول الله دعاءً نقوله عند لبس الثوب الجديد. اكتب هذا الدعاء.
  - ٦- اذكر ثلاث صور لتشبه الرجال بالنساء، وتشبه النساء بالرجال في الأزياء والملابس.
- ٧- قال ﷺ: «مَنْ لَبِسَ ثَوْبَ شُهْرَةٍ فِي الدُّنْيَا ٱلْبَسَهُ اللهُ ثَوْبَ مَذَاَّةٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ». اشرح هذا الحديث بأسلوبك.
  - $\Lambda$  ما الفرق بين الوشم والنمص والتفليج؟ و لم نهى عنها الرسول 4?

# ٧- آداب الطعام والشراب

الطعام نعمة إلهية كبرى، لفت الله سبحانه نظر الإنسان إليها في كثير من الآيات القرآنية؛ ليشكر الرازق الكريم عليها، قال تعالى: ﴿ فَلْيَنظُرِ ٱلْإِنسَانُ إِلَىٰ طَعَامِهِ ۚ ۞ أَنَا صَبَتَنَا ٱلْمَآءَ صَبًا ۞ ثُمَّ شَقَقْنَا ٱلْأَرْضَ شَقًا ۞ فَأَنْبَتَنَا فِيهَا حَبًا ۞ وَعِنَبًا وَقَضِبًا ۞ وَزَيْتُونَا وَخَلا ۞ وَحَدَآبِقَ عُلْبًا ۞ وَفَلِكَهَةً وَأَبًا ۞ مَّتَعًا لَكُرُ وَلِأَنعامِكُمْ ﴾ (١).

وهناك آدابٌ يجدر بكلِّ مسلم أن يتحلى بها في طعامه وشرابه، وهي:

# أولاً - آداب الطعام:

## ١ - غسل اليدين قبل الطعام و بعده:

يُستحب للمسلم غسل اليدين قبل الطعام وبعده لحديث عائشة رضي الله عنها: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَنها: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَنها: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَنها: «أَنَّ يَأْكُلُ غَسَلَ يَدَيْهِ ثُمَّ أَكَلَ»(٢).

وعن أبي هريرة الله النبي الله قال: "مَنْ نَامَ وَفِي يَدِهِ غَمْرٌ وَ لَمْ يَغْسِلْهُ فَأَصَابَهُ شَيْءٌ فَلَا يَلُومَنَّ إِلَّا يَفْسَهُ» (٣). والغمر: رائحة اللحم.

#### ٧- التواضع في الجلسة:

يُستحب للمسلم إذا كان يأكل على الأرض أن يجلس على إحدى قدميه ويرفع الأخرى، ويُكره أن يجلس على إحدى قدميه ويرفع الأخرى، ويُكره أن يجلس متكتًا، قال النبي ﷺ: «لَا آكُلُ مُتَّكِتًا»(٤).

<sup>(</sup>١) الآيات ٢٧-٣٢ من سورة عبس.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد والنسائي وصححه ابن حبان.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود والترمذي وقال: حديث حسن.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري.

## نشاط (١):

ما المقصود بالاتكاء؟ ولماذا نهى النبي الله عن أكلة المتكئ؟

## ٣- التسمية في أول الطعام:

يقول النبي ﷺ: «إِذَا أَكَلَ أَحَدُكُمْ فَلْيَذْكُرْ اسْمَ اللهِ تَعَالَى، فَإِنْ نَسِيَ أَنْ يَذْكُرَ اسْمَ اللهِ تَعَالَى فِي أَوَّلِهِ فَلْيَقُلْ بِسْمِ اللهِ أَوَّلَهُ وَآخِرَهُ» (١).

وكَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ جَالِسًا، وَرَجُلٌ يَأْكُلُ فَلَمْ يُسَمِّ، حَتَّى لَمْ يَبْقَ مِنْ طَعَامِهِ إِلا لُقْمَةٌ، فَلَمَّا رَفَعَهَا إِلَى فِيهِ قَالَ: مِنْ طَعَامِهِ إِلا لُقْمَةٌ، فَلَمَّا وَكَرَ إِلَى فِيهِ قَالَ: مَا زَالَ الشَّيْطَانُ يَأْكُلُ مَعَهُ، فَلَمَّا ذَكَرَ الشَّيْطَانُ يَأْكُلُ مَعَهُ، فَلَمَّا ذَكَرَ الشَّهِ وَآ وَجُلَّ الشَّقَاءَ مَا في بَطْنِهِ (٢).

## ٤ - الأكل والشرب باليد اليمنى:

وعن سلمة بن الأكوع أَنَّ رَجُلًا أَكَلَ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ ﷺ بِشِمَالِهِ فَقَالَ: كُلْ بِيَمِينِكَ. قَالَ: لَا أَسْتَطِيعُ. قَالَ: لَا اسْتَطَاعُتَ. مَا مَنَعَهُ إِلَّا الْكِبْرُ. قَالَ: فَمَا رَفَعَهَا إِلَى فِيهِ. (٥) (أي ما استطاع أن يرفع تلك اللقمة إلى فمه).

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود والترمذي.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود والنسائي.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم.

# ٥- الأكل من جانب الطعام:

المسلم يأكل من جانب الطعام مما يليه ولا يأكل من وسطه؛ لأن أكل الإنسان من أمام الآخرين يغضبهم و يؤذي مشاعرهم، وقد يؤدي إلى اشعارازهم من فعله.

وقد أمر النبي على عمر بن أبي سلمة ﴿ أن يأكل مما أمامه. قال عمر بن أبي سلمة ﴿ : «كُذْتُ عُلَامًا فِي حَجْرِ رَسُولُ اللّهِ ﴾ وكَانَتْ يَدِي تَطِيشُ فِي الصَّحْفَةِ، فَقَالَ لِي رَسُولُ اللّهِ ﴾ : يَا غُلَامُ، سَمِّ اللّهَ، وَكُلْ بِيَهِ يِنْكَ،، وَكُلْ مِمَّا يَلِيكَ. فَمَا زَالَتْ تِلْكَ طِعْمَتِي بَعْدُ ﴾ (١).

## ٦- الاجتماع على الطعام:

يُستحب الاجتماع على الطعام لتنزل البركة على الحاضرين، يقول النبي ﷺ: «طَعَامُ الْوَاحِدِ يَكُفِي الْإِثْنَيْنِ، وَطَعَامُ الْإِثْنَيْنِ يَكُفِي الْأَرْبَعَةَ، وَطَعَامُ الْأَرْبَعَةِ يَكُفِي الثَّمَانِيَةَ»(٢). وعن جابر بن عبد الله ﷺ أنّ النّبي ﷺ قال: «أَحَبُّ الطَّعَام إِلَى اللَّهِ مَا كَثُرَتْ عَلَيْهِ الْأَيْدِي»(٣).

وعن وحشي بن حرب عن أبيه عن جده أَنَّ أَصْحَابَ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّا نَأْكُلُ وَلَا نَشْبَعُ. قَالَ: فَاجْتَمِعُوا عَلَى طَعَامِكُمْ، وَاذْكُرُوا اللهِ عَلَى ظَعَامِكُمْ، وَاذْكُرُوا اللهِ عَلَيْهِ يُبَارَكُ لَكُمْ فِيهِ (٤). وفي الحديث إشارة إلى أنّ في الاجتماع على الطعام تحقيقاً للبركة.

## ٧- عدم عيب الطعام:

عن أبي هريرة ، قال: «مَا عَابَ النَّبِيُّ عَلَى طَعَامًا قَطُّ، إِنْ اشْتَهَاهُ أَكَلَهُ، وَإِنْ كَرِهَهُ تَرَكَهُ»(٥).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٣) روّاه أبو يعلى والطبراني وحسنه الألباني.

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود وابن ماجه وصححه ابن حيان.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري ومسلم.

### نشاط (۲):

ما أثر عيب الطعام وإظهار مساوئه في نفوس الآكلين؟

## ٨- لعق الأصابع والصحفة:

عن جابر ﴿ أَنَّ النَّبِيِّ ﴾ أَمَرَ بِلَعْقِ الْأَصَابِعِ وَالصَّحْفَةِ، وَقَالَ: ﴿ إِنَّكُمْ لَا تَدْرُونَ فِي أَيِّهِ الْمَرَكَةُ ﴾ (١). وعن أبي هريرة ﴿ أَنَّ النَّبِي ﷺ قال: ﴿ إِذَا أَكَلَ أَحَدُكُمْ فَلْيَلْعَقْ أَصَابِعَهُ، فَإِنَّهُ لَا يَدْرِي فِي أَيَّتِهِنَّ الْبَرَكَةُ ﴾ (١).

وَعن كعب بن مالك ﷺ «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ يَأْكُلُ بِثَلَاثِ أَصَابِعَ، فَإِذَا فَرَغَ لَعِقَهَا» (٣). قال القاضي عياض: إنّ المراد بذلك هو عدم التهاون بالطعام القليل، ولعق الأصابع لا يُغني عن غسل الأيدي بعده.

#### ٩- المضمضة بعد الطعام:

عن عبد الله بن عباس رضي الله عنه ما أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ شَرِبَ لَبَنًا فَمَضْمَضَ، وَقَالَ: إِنَّ لَهُ دَسَمًا» (٤٠).

# • ١ - حمد الله عقب الأكل:

إذا انتهى المسلم من طعامه فإنه يحمد الله ويشكره، يقول النبي ﷺ: «مَنْ أَكَلَ طَعَامًا ثُمَّ قَالَ الْخَمْدُ للله ويشكره، يقول النبي ﷺ: «مَنْ أَكَلَ طَعَامًا ثُمَّ قَالَ الْخَمْدُ للله الله عَمْنِي وَلَا قُوَّةٍ عُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ خَيْرِ حَوْلٍ مِنِّي وَلَا قُوَّةٍ عُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِه وَمَا تَأَخَّرَ» (٥٠).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري ومسلم. (٥) . واه أحمد وأبو داود والترمذ

<sup>(</sup>٥) رواه أحمد وأبو داود والترمذي وصححه الحاكم.

وكان النبي ﷺ إِذَا قُرِّبَ إِلَيْهِ طَعَامُهُ يَقُولُ: «بِسْمِ اللَّهِ. وَإِذَا فَرَغَ مِنْ طَعَامِهِ قَالَ: اللَّهُمَّ أَطْعَمْتَ وَأَسْقَيْتَ، وَأَغْنَيْتَ وَأَقْنَيْتَ، وَهَدَيْتَ وَأَحْيَيْتَ، فَلَكَ الْخَمْدُ عَلَى مَا أَعْطَيْتَ» (١).

وكان النبي ﷺ إذا رفع مائدته قال: « الْحَمْدُ للله كَثيرًا طَيِّبًا مُبَارَكًا فِيهِ غَيْرَ مَكْفِيٍّ وَلَا مُودَّعِ وَلَا مُدْتَغْنَى عَنْهُ رَبَّنَا» (٢). ويقول ﷺ: « إِنَّ اللهَّ لَيَرْضَى عَنِ الْعَبْدِ أَنْ يَأْكُلَ الْأَكْلَةَ فَيَحْمَدَهُ عَلَيْهَا، وَيَقُول ﷺ: « إِنَّ اللهَّ لَيَرْضَى عَنِ الْعَبْدِ أَنْ يَأْكُلَ الْأَكْلَةَ فَيَحْمَدَهُ عَلَيْهَا، وَيَشْرَبُ الشَّرْبَةَ فَيَحْمَدَهُ عَلَيْهَا» (٣).

## ثانيًا - آداب الشرب:

- ١ الشرب ثلاثًا.
- ٢ التسمية في أوله.
- - 3 الشرب قاعدًا، لحديث أبي سعيد الخدري ﴿ وأنّ النبي الله عَن الشُّرْبِ قَائِمًا » (٥٠).
- ٥ عدم الشرب من فم السقاء، لحديث أبي هريرة ﴿ (نَهَى رَسُولُ اللهِ اللهِ عَنِ الشَّرْبِ مِنْ فَمِ الْقَرْبَةِ أو السِّقَاء...) (٦).
- ٦- عدم التنفس في الإناء أو النفخ فيه، لحديث ابن عباس ﴿ (أَنَّ النَّبِيَّ ﴾ نَهَى أَنْ يُتنَفَّسَ فِي الْإِنَاءِ أَوْ يُنْفَخَ فِيهِ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) رواه أحمد والنسائي، وصحح إسناده الحاكم.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود والنسائي وصححه ابن حيان.

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٧) رواه أبو داود والترمذي، وقال: حديث حسن صحيح.

١- قال تعالى: ﴿ فَلْيَنظِرِ ٱلْإِنسَانُ إِلَىٰ طَعَامِهِ ۚ ۞ أَنَّا صَبَتْنَا ٱلْمَآءَ صَبًّا ۞ ثُمْ شَقَقْنَا ٱلْأَرْضَ شَقَا ۞ فَأَنْبَتْنَا فِيهَا حَبًّا ۞ وَعِنبًا وَقَصِبًا ۞ وَزَيْتُونًا وَخَلاً ۞ وَحَدَآبِقَ عُلْبًا ۞ وَفَيكِهَ وَأَبًا ۞ مَتَاعًا لَكُر وَلِأَنْعَدُم كُر ﴾ سورة عبس: ٢٤ - ٣٢. عدد ألوان المطعومات التي يذكّر الله بها عباده في هذه الآيات الكريمة.

٢ - قال ﷺ لعمر بن أبي سلمة ﷺ : ((يَا غُلامُ، سَمِّ اللهُ)، وَكُلْ بِيَمِينِكَ، وَكُلْ مِمَّا يَلِيكَ ». استخرج من
 هذا الحديث الشريف ثلاثة من آداب الطعام، مبينًا أثر الالتزام بها في تنظيم موائد المسلمين.

٣- ماذا يحدث للمسلم إذا أكل أو شرب دون أن يذكر اسم الله تعالى؟ وكيف يستدرك نسيان التسمية في أول الطعام؟

٤- بم دعا النبي الله على الرجل الذي كان يأكل بشماله؟ و لم استحق هذا الدعاء؟

٥- ما الذي يجعل الطعام كافيًا لأيِّ عدد من الآكلين مهما زاد؟ استدل لما تقول.

٦- ما الحكمة من لعق الأصابع؟ وهل يُغنى ذلك عن غسل الأيدي بعد تناول الطعام؟ وضّح ذلك.

٧- اكتب صيغة واحدة من صيغ الدعاء التي علَّمنا الرسول ﷺ أن نقولها بعد الفراغ من الطعام.

٨- ما الآثار الصحية المترتبة على الالتزام بكلِّ أدبٍ من الآداب التالية: (غسل اليدين قبل الطعام و بعده - المضمضة بعد الطعام - عدم التنفس في الإناء).

#### النشاط:

قال ﷺ: ((مَا مَلَأَ آدَمِيُّ وِعَاءً شَرًّا مِنْ بَطْنِ، بِحَسْبِ ابْنِ آدَمَ أُكُلَاتٌ يُقِمْنَ صُلْبَهُ، فَإِنْ كَانَ لَا مَحَالَةَ فَتُلُثُّ لِطَعَامِه، وَتُلُثُّ لِشَرَابِه، وَتُلُثُّ لِنَفَسِه» رواه الترمذي وابن ماجه. تعاون مع زملائك في الصف على كتابة هذا الحديث الشريف على لوحة كبيرة وعلِّقوها في أحد أروقة المدرسة.

# ٨- آداب الخــلاء

الخلاء بالفتح والمد كلَّ موضع يقضي الإنسان فيه حاجته، سُمِّي بذلك لأن الإنسان يخلو فيه، وهو نعمةٌ من الله تعالى ليبقى الجسم خاليًا من الأمراض والأسقام. ولدخول الخلاء آدابٌ كثيرةٌ فصَّلتها كتب الفقه، ومن أبرزها ما يلي:

- ١- الإبعاد والاستنار إذا كان خارج البنيان، فعن عبد الرحمن بن أبي قراد قال: «خَرَجْتُ مَعَ رَسُولِ اللّهِ ﷺ إِلَى الْخَلَاءِ، وَكَانَ إِذَا أَرَادَ الْخَاجَةَ أَبْعَدَ» (١). وعن جابر ﷺ (أَنَّ النَّبِي ﷺ كَانَ إِذَا أَرَادَ الْخَاجَةَ أَبْعَدَ» (١). وعن جابر ﷺ (أَنَّ النَّبِي ﷺ كَانَ إِذَا أَرَادَ الْبَرَازَ الله الْبُرَازَ الْفَضاء الواسع من الأرض، كَنُوا به عن حاجة الإنسان كما كنَّوا بالخلاء عنه.

والحكمة من الإتيان بهذا الدعاء قبل الدخول ما ورد في حديث أبي داود «إِنَّ هَذِهِ الْحُشُوشَ مُعْتَضَرَةٌ، فَإِذَا أَتَى أَحَدُكُمْ الْخَلَاءَ فَلْيَقُلْ: أَعُوذُ بِاللهِ مِنْ الْخُبُثِ وَالْخَبَائِثِ». والمعنى أنها مساكن الجن والشياطين.

٣- استحباب قول الخارج من الخلاء: غفرانك، لما ورد عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: «كَانَ النّبيّ الله عنها أنها قال: غُفْرَانَكَ»(٥٠).

<sup>(</sup>١) رواه أحمد والنسائي.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود وصححه الحاكم.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه.

<sup>(</sup>٥) رواه أبو داود والترمذي وصححه الحاكم.

- خنب استقبال القبلة أو استدبارها عند قضاء الحاجة تعظيمًا لها. فعن أبي أيوب الأنصاري الله عن النبي الله قال: «إِذَا أَتَيْتُمْ الْغَائِطَ فَلَا تَسْتَقْبِلُوا الْقِبْلَةَ بِغَائِطِ وَلَا بَوْلِ وَلَكِنْ شَرِّقُوا أَوْ غَرِّبُوا»(١).
- حجنّب استصحاب شيء عليه اسم الله تعالى، وأما المصحف فيحرم الدخول به إلا إذا خشي ضياعه
   أو سرقته.
- ٦- تجنّب كشف الثياب قبل الانتهاء إلى موضع قضاء الحاجة. فعن ابن عمر رضي الله عنهما « أَنَّ النَّبِيَّ
   كَانَ إِذَا أَرَادَ حَاجَةً لَا يَرْفَعُ ثَوْبَهُ حَتَّى يَدْنُوَ مِنْ الْأَرْضِ» (٢) .
- ٧- تجنب الكلام أو السلام أو رده أثناء التخلي، فعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: « مَرَّ رَجُلُّ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ وَهُوَ يَبُولُ فَسَلَّمَ عَلَيْهِ فَلَمْ يَرُدَّ عَلَيْهِ» (٣) ، وعن أبي سعيد الخدري ﴿ قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «لا يَخْرُجُ الرَّجُلَانِ يَضْرِبَانِ الْغَائِطَ كَاشِفَيْنِ عَنْ عَوْرَتِهِمَا يَتَحَدَّثَانِ، فَإِنَّ النَّهَ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: «لا يَخْرُجُ الرَّجُلَانِ يَضْرِبَانِ الْغَائِطَ كَاشِفَيْنِ عَنْ عَوْرَتِهِمَا يَتَحَدَّثَانِ، فَإِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ يَمُقُتُ عَلَى ذَلكَ» (١٠).
- ٨- تجنب البول قائمًا لئلا يصيبه رشاشه، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: «مَنْ حَدَّثُكُمْ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ بَالَ قَائِمًا فَلَا تُصَدِّقُوهُ، مَا كَانَ يَبُولُ إِلَّا جَالِسًا» (٥). وهناك رخصة في البول قائمًا لضرورة أو عذر أو مرض، فعن حذيفة ﷺ «أن رسول الله ﷺ بَالَ قَائِمًا ثُمَّ دَعَا بِمَاءٍ فَمَسَحَ عَلَى خُفَّيْه». (٦)
- ٩- تجنب قضاء الحاجة في موارد المياه وطريق الناس وظلهم؛ لحديث معاذ بن جبل أن الرسول الشيخة قال: «اتَّقُوا الْمَلَاعِنَ الثَّلَاثَةَ: الْبَرَازُ في الْمُوارِدِ، وَقَارِعَةِ الطَّرِيقِ، وَالظِّلِ» (٧). والملاعن هي الأمور التي تجلب المعن لصاحبها، وذلك لأن هذا نوع من الأذى، والناس لا يحبون من يؤذيهم في طرقاتهم وأماكنهم التي يردونها.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود والنسائي وصححه ابن حبان.

 <sup>(</sup>٥) رواه النسائي وصححة الألباني.

<sup>(</sup>٦) رواه أحمد وأبو داود وصححه ابن حبان.

<sup>(</sup>٧) أخرجه أبو داود وابن ماجه، وصححه الحاكم.

- ١- الاستنجاء والطهارة باستعمال اليد اليسرى؛ لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: «كَانَتْ يَدُ رَسُولِ اللهِ عَنها قَالَت: «كَانَتْ يَدُهُ الْيُسْرَى لِخَلَائِهِ، وَمَا كَانَ مِنْ أَذًى» (١).
- ١١- الاستجمار بالأحجار ونحوها كالأوراق والمناديل إذا عُدم الماء، لحديث أبي هريرة الله قال: اتَّبَعْتُ النَّبِيَ الله وَخَرَجَ لِحَاجَتِه، فَكَانَ لَا يَلْتَفِتُ، فَدَنَوْتُ مِنْهُ، فَقَالَ: (( الْبغني أَحْجَارًا أَسْتَنْفضْ بهَا أَوْ نَحْوَهُ، وَلَا تَأْتِنِي بِعَظْم وَلَا رَوْثٍ، فَأَتَيْتُهُ بِأَحْجَارٍ بِطَرَفِ ثِيَابِي فَوَضَعْتُهَا إِلَى جَنْبِهِ فَأَعْرَضْتُ عَنْهُ، فَلَمَّا قَضَى أَتْبَعَهُ بهن » □ (٢).

#### نشاط:

لم نهي النبي ﷺ أبا هريرة ١٠ أن يأتيه بعظم أو روث للاستجمار؟

١٢ – الاطمئنان إلى زوال النجاسة، واستكمال الطهارة الشرعية. قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مُحِبُ ٱلتَّوَّالِينَ وَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَامَةً عَذَابِ اللهُ عَلَيْ مِنْهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَامَلُهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَامَةً عَذَابِ اللهُ عَلَيْ عَامَةً عَذَابِ اللهُ عَلَيْ عَامَةً عَذَابِ اللهُ عَلَيْ عَامِلُهُ اللهُ عَلَيْنَ عَامَةً عَذَابِ اللهُ عَلَيْ عَامَةً عَذَابِ الللهُ عَلَيْ عَامِلُهُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَهُ عَلَيْ عَلَيْكَ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَ

٣ ١ - تنظيف مكان الخلاء بعد قضاء الحاجة، وغسل اليدين بالماء والصابون بعد الخروج مباشرة.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد وأبو داود، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري.

 <sup>(</sup>٣) الآية ٢٢٢ من سورة البقرة.

- ١- ما الخلاء؟ ولم سُمِّي بذلك؟
- ٢ ماذا يقول من أراد دخول الخلاء؟ وماذا يقول إذا خرج؟
- ٣- ما الحكمة من تجنب استقبال القبلة أو استدبارها عند قضاء الحاجة؟
  - ٤ متى يجوز الدخول بالمصحف في دورات المياه؟
- ٥ لو سلّم عليك أحدٌ وأنت تقضى حاجتك، فهل تردُّ عليه؟ استدل لما تقول.
- ٣ عن عائشة رضى الله عنها قالت: «مَنْ حَدَّثُكُمْ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ بَالَ قَائمًا فَلَا تُصَدِّقُوهُ»، هذين الحديثين الشريفين اللذين ظاهرهما التعارض؟
  - ٧- ما الملاعن الثلاث؟ وما أضرارها على البيئة؟
  - ٨- إذا عُدم الماء، فكيف يتطهر المسلم من النجاسة؟
- ٩ قال رسول الله ﷺ: « تَنَزَّهُوا مِنَ الْبَوْلِ فَإِنَّ عَامَّةَ عَذَابِ الْقَبْرِ مِنْهُ » . ما الأدب الذي يرشدنا إليه الرسول ﷺ في هذا الحديث الشريف؟

# 9- آداب النوم والاستيقاظ

النوم هو رحلة للروح تعرج فيها إلى السماء حيث يقبضها الله إليه. ويضرب الله لنا مثل الموت والبعث كمثل النوم والاستيقاظ حتى يقرّب المعنى إلى عقولنا، فيقول تعالى: ﴿ اللهُ يَتَوَفَى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَٱلَّتِي لَمْ تَمُتُ فِي مَنَامِهَا لَهُ فَيُمْسِكُ ٱلَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأُخْرَى إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى مَوْتِهَا وَٱلَّتِي لَمْ تَمُتُ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ آلِتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأُخْرَى إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى أَنِي ذَالِكَ لَا يَسَرِلِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (١).

قال ابن كثير في تفسيره: يُخبر الله تعالى عن نفسه الكريمة بأنه المتصرف في الوجود بما يشاء، وأنه يتوفى الأنفس الوفاة الكبرى بما يُرسل من الحفظة الذين يقبضونها من الأبدان والوفاة الصغرى عند المنام. وقال بعض السلف: يقبض أرواح الأموات إذا ماتوا، وأرواح الأحياء إذا ناموا، فتتعارف ما شاء الله تعالى أن تتعارف، ثم يُمسك التي قضى عليها الموت، أي التي قد ماتت، ويُرسل الأخرى إلى أجل مُسمَّى، أي إلى بقية أجلها.

وقد أرشد رسول الله على إلى عدة آداب للنوم، نوجزها فيما يلي:

١- النوم على الشق الأيمن مع ذكر الله تعالى قبله وبعده: ومما يدل على هذين الأمرين ما رواه البراء ابن عازب شه قال: قال لي رسول الله ﷺ: «إِذَا أَتَيْتَ مَضْجَعَكَ فَتَوَضَّا وَضُوءَكَ للصَّلَاة، ثُمَّ اضْطَجِعْ عَلَى شقِّكَ الَّايْمَنِ وَقُلِ: اللَّهُمَّ أَسْلَمْتُ نَفْسِي إِلَيْكَ، وَفَوَّضْتُ أَمْرِي إِلَيْكَ، وَأَلْجَأْتُ اضْطَجِعْ عَلَى شقِّكَ الَّايْمَنِ وَقُلِ: اللَّهُمَّ أَسْلَمْتُ نَفْسِي إِلَيْكَ، وَفَوَّضْتُ أَمْرِي إِلَيْكَ، وَأَلْجَأْتُ اللَّهُمَّ أَسْلَمْتُ نَفْسِي إِلَيْكَ، وَفَوَّضْتُ أَمْرِي إِلَيْكَ، وَأَلْجَأْتُ اللَّهُمَّ أَسْلَمْتُ اللَّهُ اللَّهُمَّ أَسْلَمْتُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

٢- وضع اليد تحت الخد الأيمن: روى البراء بن عازب الله كان النبي الله إذا أراد أن ينام وضع يده تحت خده الأيمن ويقول: ((الله له م قنى عَذَابَكَ يَوْمَ تَبْعَثُ عَبَادَكَ))

<sup>(</sup>١) الآية ٤٢ من سورة الزمر.

<sup>(</sup>۲) متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد والترمذي وصححه ابن حبان.

- إذا قام من فراشه ثم رجع فلينفضه: لما رواه أبو هريرة شه قال: قال النبي ي : « إِذَا أَوَى أَحَدُكُمْ إِلَى فِرَاشِهِ فَلْيَأْخُذْ دَاخِلَةَ إِزَارِهِ فَلْيَنْفُضْ بِهَا فِرَاشَهُ، وَلْيُسَمِّ اللَّهُ فَإِنَّهُ لَا يَعْلَمُ مَا خَلَفَهُ بَعْدَهُ عَلَى فَرَاشِهِ» (١).
   فرَاشِه» (١).
- ٤- لا ينام وبيده دسم من دهن وغيره: عن أبي هريرة عن النبي على قال: « مَنْ نَامَ وَفِي يَدِهِ غَمَرً وَ لَمْ يَغْسَلُهُ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ قَالَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَالِي عَنْ اللهِ عَالْمَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمَا عَلَا عَ

## نشاط (١):

ما الذي يمكن أن يحدث للإنسان إذا نام وبيده دسم؟

- و- إطفاء النيران قبل النوم: عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما عن النبي على قال: « لا تَتْرُكُوا النَّارَ في بُيُوتِكُمْ حِينَ تَنَامُونَ» (٣). وعن أبي موسى شه قال: « احتَرَقَ بَيْتُ بِالْمَدينَةِ عَلَى أَهْلِهِ مِنْ اللَّيْلِ فَحُدّتُ بِشَأْنِهِمْ النَّبِيُ عَلَى قَالَ: «إِنَّ هَذِهِ النَّارَ إِنَّمَا هِيَ عَدُوُّ لَكُمْ، فَإِذَا غَيْتُمْ فَأَطْفِثُوهَا عَنْكُمْ» (٤).

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود والترمذي، وصحح سنده الحافظ في الفتح.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه.

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم.

### نشاط (٢):

ابحث في أحد كتب غريب الحديث عن معنى العبارات التالية: أوكوا السّقاء - أطفئوا السّراج- الفويسقة.

٧- عدم النوم على البطن: لما ورد عنه ﷺ : ﴿إِنَّ هَذِهِ ضِجْعَةٌ يَبْغَضُهَا اللَّهُ ﴾ (١).

٨- النوم على الطهارة: لما في حديث البراء بن عازب شه قال: قال في رسول الله ﷺ: «إِذَا أَتَيْتَ مَضْجَعَكَ فَتَوَضَّا وَضُوءَكَ لِلصَّلَاةِ، ثُمَّ اضْطَجِعْ عَلَى شِقِّكَ الْأَيْمَنِ وَقُلِ: اللَّهُمَّ أَسْلَمْتُ نَفْسِي مَضْجَعَكَ فَتَوَضَّا وَضُوءَكَ لِلصَّلَاةِ، ثُمَّ اضْطَجِعْ عَلَى شِقِّكَ الْأَيْمَنِ وَقُلِ: اللَّهُمَّ أَسْلَمْتُ نَفْسِي لِلَيْكَ ... الحديث، وفيه : «فَاجْعَلْهُنَّ آخِرَ مَا تَقُولُ» (٢). ويُشرع لمن أصاب جنابة أن يغتسل قبل النوم، وإلا يتوضأ ثم ينام.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود وابن ماجه وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

- ١ عرّف النوم.
- ٢- شبّه الله الموت والبعث بالنوم والاستيقاظ:
- أ- ما الآية التي تُصوِّر ذلك في القرآن الكريم؟
  - ب- ما الحكمة من هذا التشبيه؟
- ٣- على أيِّ جنبِ ينام المسلم؟ وما الضجعة التي يُبغضها الله تعالى؟
  - ٤ ماذا يقول المسلم إذا أوى إلى فراشه، وإذا استيقظ من النوم؟
- ٥- يُسنُّ للمسلم إذا قام من فراشه ثم رجع أن ينفضه. بيّن الحكمة من ذلك.
- 7- أوصى النبي رضي النبي الله النار قبل النوم. اكتب الحديث الشريف الدال على ذلك.
- ٧- هل يجب على الجُنُب أن يغتسل قبل أن ينام؟ وضّح الحكم الشرعي في هذه المسألة.

# ١٠– آداب الحديث

أمر النبي ﷺ بحفظ اللسان فقال: «إِنَّ الْعَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمَةِ مَا يَتَبَيَّنُ مَا فِيهَا يَزِلُّ بِهَا فِي النَّارِ أَبِّعَدَ مَا بَيْنَ الْمَشْرِقِ وَالْمُغْرِبِ»(١). وقوله: مَا يَتَبَيَّنُ مَا فِيهَا، أي: يُطلق الكلام على عواهنه دون ضابطٍ ولا تفكير ولا تأنِّ.

كما حتَّ على لين الكلام وحُسن الحديث فقال: «إِنَّ فِي الْجَنَّةِ لَغُرَفًا يُرَى ظُهُورُهَا مِنْ بُطُونِهَا، وَبُطُونُهَا مِنْ ظُهُورِهَا، فَقَامَ إِلَيْهِ أَعْرَابِيُّ فَقَالَ: لِمَنْ هِيَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: هِيَ لِمَنْ أَطَابَ الْكَلَامَ، وَأَطْعَمَ الطَّعَامَ، وَأَدَامَ الصِّيَامَ، وَصَلَّى لِلَّهِ بِاللَّيْلِ وَالنَّاسُ نِيَامٌ»(٢).

وقد جاءت الشريعة الإسلامية بآدابِ كثيرةِ للكلام والمحادثة، ومن ذلك:

- 1- الإخلاص في الكلام، فقد يتكلم الإنسان أحياناً إظهاراً لنفسه أو انتقاماً لها، أو لصرف الأنظار اليه. فإذا كان الكلام لغير وجه الله فليمسك العبد عنه ليسلم له دينه.
- ٢- أن يكون الكلام مفيدًا، هادفًا إلى الخير. قال الله تعالى: ﴿ لَا خَيرَ فِي كَثِيرٍ مِّن نَّجُولُهُمْ إِلَا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَيْحٍ بَيْرِ َ ٱلنَّاسِ ﴾ (٣). وقال ﷺ: «مَنْ كَانَ يُوْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَوْ لِيَصْمُتْ» (١).
- ٣- أن يتحدَّث بصوت معتدل يخلو من التحدي والإثارة، إلا إذا احتاج إلى رفع صوته كالخطيب والمحدِّر ونحو ذلك. يقول الله تعالى: ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنًا ﴾ (٥). ويذكر الله على أولئك الذين يرفعون أصواتهم عاليًا دون سبب وجيه، فيقول: ﴿ وَأَغْضُصْ مِن صَوْتِكَ ۚ إِنْ أَنكَرَ الله على الله على الله على الله على المُحرَّدِ لَكَ الله على الله على الله على المُحرَّدِ لَكَ الله على ال

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي.

<sup>(</sup>٣) الآية ١١٤ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٥) الآية ٨٣ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٦) الآية ١٩ من سورة لقمان.

- 3- الإنصات وحسن الاستماع، وعدم مقاطعة أحاديث الناس أو ردّها أو إظهار الاستخفاف بها. قال ابن عبد البر رحمه الله: «ومن سوء الأدب في المجالسة أن تقطع على جليسك حديثه، أو أن تبتدره إلى إتمام ما ابتدأ به... فهذا غاية في سوء المجالسة، بل يجب أن تُصغي إليه كأنك لم تسمعه قط إلا منه». وقال عطاء بن أبي رباح: «إنّ الرجل ليحدثني بالحديث فأنصت له كأني لم أسمعه، وقد سمعته قبل أن يولد».
- التمهل في الكلام وعدم الإسراع فيه، حتى يستوعبه السامع ولا يحتاج إلى الاستفهام، فقد روى أبو داود عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كَانَ فِي كَلَامِ رَسُولِ الله عنها رضي الله عنها قالت: «كَانَ فِي كَلَامِ رَسُولِ الله عنها رضي الله عنها والترتيل هو: التأني والتمهل في الحروف والكلمات. وفي الصحيحين عنها رضي الله عنها قالت: «إنَّ رَسُولَ الله عنها لله عنها قالت: «إنَّ رَسُولَ الله عنها لله عنها عنها ويتابعه.
- 7- الإقبال على المتحدث بالوجه، وإظهار البشاشة والبشر: فعن عمرو بن العاص شه قال: «كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَى أَشْر الْقَوْمِ، يَتَأَلَّفُهُمْ بِذَلِكَ، فَكَانَ يُقْبِلُ بِوَجْهِهِ وَحَدِيثِهِ عَلَى أَشَر الْقَوْمِ، يَتَأَلَّفُهُمْ بِذَلِكَ، فَكَانَ يُقْبِلُ بِوَجْهِهِ وَحَدِيثِهِ عَلَى أَشَر الْقَوْمِ» (١٠).
- ٨- البُعد عن الكلام الفاحش البذيء: روى ابن مسعود الله أنّ النبي الله قال: «لَيْسَ الله من بالطّعّان

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في الشمائل وحسنه الألباني.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي وصححه الألباني.

- وَلَا اللَّهَّانِ وَلَا الْفَاحِشِ وَلَا الْبَذِيءِ» (١).
- ٩- البُعد عن المماراة والجمدل: قال ﷺ: ﴿أَنَا زَعِيمٌ بِبَيْتٍ فِي رَبَضِ الْجُنَّةِ لِمَنْ تَرَكَ الْمِرَاءَ وَإِنْ كَانَ مُعَقًّا» (٢).
- ١- عدم السخرية من طريقة كلام الآخرين، كمن يتلعثم في كلامه أو عنده شيءٌ من التأتأة أو اللثغة. قال تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يَشْخَرُ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَىٰٓ أَن يَكُونُوا خَيْرًا مِبْهُمْ وَلَا نِسَاءً مِّن نِسَآءٍ عَسَىٰٓ أَن يَكُونُوا خَيْرًا مِبْهُمْ وَلَا نِسَاءً مِّن نِسَآءٍ عَسَىٰٓ أَن يَكُن خَيْرًا مِبْهُنَّ ﴾ (٣).
- ١٠- ليس جميلاً أن تتحدث بجميع ما سمعت فإن في هذا مجالاً للكذب: عن أبي هريرة النبي النبي النبي النبي النبي المرع النبي المرع النبي المرع المرع كذبًا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ مَا سَمعَ الله الله الله المرع النبي النبي المرع النبي النبي النبي المرع النبي المرع النبي المرع النبي النبي النبي المرع النبي المرع النبي النبي النبي المرع النبي النبي
- ٢ لا يسوغ للمرء أن يقوم عن المتحدث قبل أن يُكمل حديثه؛ لما في ذلك من استجلاب الضغينة،
   واحتقار المتحدث إلا إذا احتاج السامع للقيام، واستأذن من محدثه.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد والبخاري في «الأدب المفرد» وصححه الحاكم.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود وحسنه الألباني.

<sup>(</sup>٣) الآية ١١ من سورة الحجرات.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في مقدمة صحيحه.

١ – قال ﷺ : «إِنَّ الْعَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمَةِ مَا يَتَبَيَّنُ مَا فِيهَا يَزِلُّ بِهَا فِي النَّارِ أَبْعَدَ مَا بَيْنَ الْمُشْرِقِ وَالْمُغْرِب».

أ- ما معنى قوله ﷺ: ((مَا يَتَبَيَّنُ مَا فيهَا))؟

ب-علام يدل هذا الحديث الشريف؟

٢ - اذكر ثلاثة من آداب الحديث، مستدلاً على كلِّ أدبِ بآية قرآنية أو حديثِ شريف.

٣- يجوز رفع الصوت في حالات معينة. اذكر بعضها.

٤ - صنّف الممارسات التالية إلى (آداب حسنة) و (آداب سيئة):

أ – مقاطعة أحاديث الناس.

ب- التمهل في الكلام.

جـ السخرية من طريقة كلام الآخرين.

د- الإقبال على المتحدث بالوجه.

٥ - متى يجوز للسامع القيام عن محدثه؟

٦- ما الأجر الذي وعد به النبي ﷺ من ترك المماراة والجدل؟ وماذا أفاد قوله ﷺ: «وَإِنْ كَانَ
 مُحقًا»؟

٧ - قال ﷺ: «وَإِنَّ أَبْغَضَكُمْ إِلَيَّ وَأَبْعَدَكُمْ مِنِّي جَعْلِسًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ النَّرْثَارُونَ وَالْتَشَدِّقُونَ وَالْتَشَدِّقُونَ وَالْتَشَدِّقُونَ وَالْتَشَدِّقُونَ »:

أ- ابحث في المعجم عن معاني الكلمات التي تحتها خط.

ب- بم شبّه الرسول على هذا الصنف من الناس؟ وما دلالة هذا التشبيه في تصوُّرك؟

### النشاط:

لعتبة بن ربيعة ونفرٍ من صناديد قريش قصة مع الرسول ﷺ بعد البعثة، تدل على حُسن الإنصات والاستماع إلى المتحدث حتى يُتم كلامه. ابحث عن هذه القصة في أحد كتب السيرة النبوية المتوافرة في مدرستك، ثم احكها لزملائك في الصف.

# 11– آداب المجالس

المجالس أنواع، منها المجالس العامة التي تُعقد في الأماكن المباحة للجميع، مثل مجالس المساجد ودور العلم والمضايف العامة و نحوها. ومنها المجالس الخاصة، وهي المجالس التي يُدعى إليها عددٌ معين من الناس، مثل مجالس الأصدقاء، ومجالس الإدارات في الشركات والجمعيات و نحوها. وهذه المجالس كلها لها آدابٌ يُطلب من المسلم الحرص عليها لتظل الروابط بين المسلمين محكومة بأصول من الذوق الرفيع والنظام الجميل، ومن هذه الآداب:

- ١- على المسلم أن يختار جلساءه من الصالحين الأخيار الذين يربو بهم صالح عمله، ويتقرب
   .عجالستهم إلى ربه، ويجد في حديثهم وتصرفاتهم صورةً مشرقةً لدينه.
- ٢- مراعاة آداب الدخول، وذلك إذا كان مكان الاجتماع خاصًا كأن كان دار أحد الإخوان،
   أو مضيفته. وقد سبقت الآداب المطلوبة عند الدخول إلى مثل هذه الأماكن من الاستئذان،
   والسلام ونحوهما.
- ٣- إذا كان بالمكان ضيق، فيُطلب من الجالسين أن ينضم بعضهم إلى بعض من أجل إيجاد مكان يبخلس فيه الداخل؛ لأن عدم اهتمامهم به إحراج له، واستهانة به، وإيذاء لشعوره. قال تعالى: ﴿ يَا لَيُهُ اللَّهُ لَكُمْ تَفَسَّحُواْ فِي ٱلْمَجَلِسِ فَٱفْسَحُواْ يَفْسَحَ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ (١).
- ٤- ألا يُقيم الداخل أحدًا من مجلسه ليجلس فيه؛ لما رواه البخاري عن ابن عمر عن النبي الله (أَنَّهُ نَهَى أَنْ يُقَامَ الرَّجُلُ مِنْ مَجْلِسِهِ وَيَجْلِسَ فيه آخَرُ».
- ٥- يُسنُّ للداخل إلى المجلس أن يجلس في المكان الخالي، وليس له الحق في أن يترك هذا المكان ليُزاحم الجالسين في أماكنهم؛ لحديث جابر بن سمرة عند أبي داود والترمذي: «كُنَّا إِذَا أَتَيْنَا النَّبِيَّ جَلَسَ أَحَدُنَا حَيْثُ يَنْتَهي» أي: المجلس.

<sup>(</sup>١) الآية ١١ من سورة المجادلة.

- هذا إذا لم يكن للمجلس نظامٌ معين وضعه صاحب المجلس أو المسؤول عن التنظيم، فإن كان كذلك فإن عليه أن يجلس حيث يُجلسه هذا المسؤول، أو صاحب الدعوة أو المنزل.
- ٧- إذا كان الجاوس على شكل حاقة فإنه لا يجوز لأحد أن يجلس وسطها، لأنّ ذلك يُعتبر جاوسًا شاذًا ويؤذي المتحلقين، وقد جاء النهي عن ذلك بصورة تُفيد التحريم، فقد روى الترمذي عن أبي مجلز: «أَنَّ رَجُلًا قَعَدَ وَسُطَ حَلْقَة، فَقَالَ حُذَيْفَةُ: مَلْعُونٌ عَلَى لِسَانِ مُحَمَّدٍ أَوْ لَعَنَ اللهُ عَلَى لَسَان مُحَمَّد يَقْ مَنْ قَعَدَ وَسُطَ الْخَاقَة».
- ٨- مباسطة الجلساء والتودد إليهم، والحرص على البشاشة في وجوههم، فإن ذلك كله مما أمر به الشرع ورغّب فيه لتظل القلوب متقاربة متآلفة متحابة. قال تعالى: ﴿ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلقَلَبِ لَا تَعْفُواْ مِنْ حَولِكَ ﴾ (١). وقال ﷺ: ﴿ لَا تَحْقِرَنَّ مِنْ الْمُعْرُوفِ هَيْمًا وَلَوْ أَنْ تَلْقَى أَخَاكَ بِوَجْهِ طَلْق» (١).
- ٩- أن يذكروا اسم الله تعالى في مجلسهم، فعن أبي هريرة هذه قال: قال رسول الله هذا: «مَا مِنْ قَوْمُ يَقُومُونَ مِنْ بَحْلِسِ لَا يَذْكُرُونَ اللّهَ فِيهِ إِلّا قَامُوا عَنْ مِثْلِ جِيفَة حِمَارٍ، وَكَانَ لَهُمْ حَسْرَةً» (٤).
   وعنه عن النبي هذه قال: «مَا جَلَسَ قَوْمٌ بَحْلِسًا لَمْ يَذْكُرُوا اللّهَ فِيهِ وَلَمْ يُصَلُّوا عَلَى نَبِيّهِمْ إِلّا كَانَ عَلَيْهِمْ تِرَةً، فَإِنْ شَاءَ عَذَّبَهُمْ وَإِنْ شَاءَ غَفَرَ لَهُمْ» (٥). ومعنى ترة: أي نقص أو تبعة من الله عليهم.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود والترمذي.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٥٩ من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد وأبو داود.

<sup>(</sup>٥) رواه أحمد والترمذي وقال: حديث حسن صحيح.

- ١- الاهتمام بالنظافة وإزالة الرائحة الكريهة التي تؤذي الجالسين وتُنفّرهم، مثل رائحة العرق، ورائحة من أكل ثومًا أو بصلاً، ورائحة من يباشر عملاً يُسبِّب الرائحة الكريهة، كرائحة الجزّار، والزبّال، ومُنظِّف المراحيض وغيرهم.
- 1 ألا يتناجى اثنان دون الثالث؛ لأنه قد يظنَّ أنهما يغتابانه، أو أنه دون مستوى الكلام، أو أنه غير ثقة عندهم. قال على في فيما رواه البخاري ومسلم: «إِذَا كُنْتُمْ ثَلَاثَةً فَلَا يَتَنَاجَى اثْنَانِ دُونَ الْآخَرِ حَتَّى تَخْتَلِطُوا بِالنَّاسِ مِنْ أَجْلِ أَنْ يُحْرِنَهُ». ويدخل في ذلك ما لو تكلم في مجلس ثلاثة ثلاثة دون الرابع، أو تسعة دون العاشر، فإن المفسدة واحدة، وكذلك لو اجتمع ثلاثة فتحدث اثنان بلغة لا يعرفها الثالث.
- ١٢ أن يذكروا كفَّارة المجلس عند الانصراف. وكفَّارة المجلس مذكورة في حديث أبي هريرة هي حيث قال: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ جَلَسَ في بَعْلِس فَكَثُرَ فِيهِ لَغُطُهُ، فَقَالَ قَبْلَ أَنْ يَقُومَ مِنْ جَلِسِهِ ذَلِكَ: سُبْحَانَاكَ اللَّهُ ﷺ وَبِحَمْدِكَ، أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ، أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوبُ إِلَيْكَ،
   إلَّا غُفِرَ لَهُ مَا كَانَ في بَعْلِسِهِ ذَلِكَ» (١).

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود والترمذي.

- ١ المجالس نوعان. اذكرهما مع التمثيل لكلِّ واحد منهما بمثال.
- ٢- لمجالسة الصالحين والأخيار أثرٌ كبيرٌ في سلوك المسلم. وضّح ذلك.
- ٣- استخرج من كلِّ نصِّ من النصوص الشرعية التالية أدبًا واحدًا من آداب المجالس:
- أ ﴿ يَتَأْيُهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ الزَّا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي ٱلْمَجَلِسِ فَآفَسَحُوا يَفْسَح ٱلله لَكُمْ ﴾.
  - ب- ﴿ وَلَوْ كُنتَ فَظَا غَليظَ ٱلْقَلْبِ لَا نَفَضُّواْ مِن حَولِكَ ﴾.
- جـ- «مَا مِنْ قَوْم يَقُومُونَ مِنْ جَعِلس لَا يَذْكُرُونَ اللَّهَ فِيهِ إِلَّا قَامُوا عَنْ مِثْل جِيفَة حِمَارِ، وَكَانَ لَهُمْ حَسْرَةً).
  - ٤ لا يجوز الجلوس بين اثنين متجاورين دون إذنهما. علَّل ذلك.
    - ٥- ما الحكم الشرعي في كلِّ حالة من الحالات التالية:
    - أ- إذا دخل رجلِّ المسجد ورائحة الثوم والبصل تفوح منه.
      - ب- لو تحدث اثنان بلغة لا يعرفها الثالث.
      - ٦- ما كفَّارة المجلس كما علَّمنا رسولنا الكريم ١٠٠٠

# ١٢– آداب الطريق

الطريق مرفقٌ عامٌ يلتقي فيه جميع الناس؛ ليبلغوا حاجاتهم، ويصلوا إلى بيوتهم، ويتعاملوا مع بعضهم. وللمسلم في قضائه بعض وقته في الطريق سمتٌ خاصٌ وأدبٌ جمّ، وهيئةٌ متميزة، وخُلُقٌ رفيع، وهذه قطوفٌ يسيرةٌ من ذلك:

- ١- القصد في المشي: بعدم الإسراع والركض في الطرقات، وعدم البطء والتمهل. قال تعالى:
   ﴿ وَعِبَادُ الرَّمُنِ اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن عَلَى الْأَرْضِ هَونًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُواْ سَلَامًا ﴾ (١).
   وقال سبحانه: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِنْكَ لَن تَخْرِقَ الْأَرْضَ وَلَن تَبَلَغَ الْخِبَالَ طُولاً ﴾ (١).
- ٢- غض البصر عن المحرمات: فلا ينظر إلى النساء الأجنبيات، قال تعالى: ﴿ قُل لِلمُؤْمِنِينَ ﴾ وقُل يَمْ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَقُل يَعْفُونَ ﴿ وَقُل لِلمُؤْمِنِينَ اللّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ وَقُل لِلمُؤْمِنَاتِ يَعْضُضْنَ مِن أَبْصَارِهِن وَ حَهَ فَظْنَ فُرُوجَهُنَ ﴾ (٣) وذلك لأنّ في هذا النظر انتهاك للمؤمِنَات يَعْضُضْنَ مِن أَبْصَارِهِن وَ حَهَ فَظْنَ فُرُوجَهُنَ ﴾ (٣) وذلك لأنّ في هذا النظر انتهاك لحرمات الآخرين، كما أنه ذريعة للزنا.
- ٣- كفُّ الأذى: والأذى كلمة جامعة لكلِّ ما يؤذي المسلمين من قول وعمل، يقول عليه الصلاة والسلام: «لَقَدْ رَأَيْتُ، رَجُلًا يَتَقَلَّبُ فِي الْجُنَّةِ فِي شَجَرَة قَطَعَهَا مِنْ ظَهْرِ الطَّرِيقِ كَانَتْ تُؤذِي النَّاسَ»(٤). وحينما طلب أبو برزة هُ من رسول الله الله الله الله علم من يُعلَّمه شيئاً ينتفع به قال: «اعْزِل اللهَاكَ الله عَلَّمه شيئاً ينتفع به قال: «اعْزِل اللهَاكَ عَنْ طَريق الْمُسلمينَ»(٥).
- ٤- إلقاء السلام على من يعرف و من لا يعرف: روى البخاري و مسلم عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما «أن رجلاً سأل النبي ﷺ: أَيُّ الْإِسْلَامِ خَيْرٌ؟ قَالَ: تُطْعِمُ الطَّعَامَ، وَتَقْرَأُ السَّلَامَ عَلَى مَنْ عَرَفْتَ وَمَنْ لَمْ تَعْرفْ ».

<sup>(</sup>١) الآية ٦٣ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٧ من سورة الإسراء.

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٣٠-٣١ من سُورة النور.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم.

٥- الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: وهو ليس مقصورًا على جهة معينة أو أناسٍ معينين كالعلماء مثلاً، بل يجب على كلِّ أحد، بحسب استطاعته. والحديث الوارد في ذلك عامٌ لم يُخصِّص أحداً من أحد. قال أبو سعيد الخدري ﴿: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكُرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِه، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلسَانِه، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِه، وَذَلِكَ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ» (١).

## نشاط (١):

اذكر بعض صور الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر التي يمكن أن يقوم بها المسلم وهو يمشي في الطريق.

- ٦- غض الصوت وخفضه: فلا يرفع صوته من غير حاجة إلا سيء الأدب ضعيف الحجة، يريد إخفاء رعونته بالحدة من الصوت، والغليظ من القول.
- ٧- المحافظة على نظافة الطريق: فلا يجوز الك أن تبصق فيه، أو أن تُلقي فيه النفايات أو الأوساخ، لاسيما ما يؤذي الناس كالأشياء التي تسبب الانزلاق، لقوله على: (لا ضَرَرَ وَلا ضِرَارَ) (١٠). بل المطلوب من المسلم أن يرفع عن الطريق ما يؤذي المارة من حجرٍ أو شوك و نحوهما؛ لما روى الشيخان عن أبي هريرة على عن النبي الله أنه قال: ((الْإِيمَانُ بِضْعٌ وَسَبْعُونَ شُعْبَةً، أَعْلَاهَا قَوْلُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَدْنَاهَا إِمَاطَةُ الْأَذَى عَن الطّريق ...).
- ٨- مساعدة المحتاجين، وإغاثة الملهوفين، وإرشاد الضالين، وإعانة أبناء السبيل والمنقطعين، ودلالة الأعمى
   في طريقه، والحمل مع الضعيف في حمولته: فقد جاء عن النبي رفح في ذكر بعض أبواب الخير قوله: « تَبَسَّمُكَ في وَجْهِ أَخِيكَ لَكَ صَدَقَةٌ، وَأَمْرُكَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهْيُكَ عَنْ الْمُنْكِرِ صَدَقَةٌ،

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه مالك في الموطأ وصححه الألباني.

وَإِرْشَادُكَ الرَّجُلَ فِي أَرْضِ الضَّلَالِ لَكَ صَدَقَةٌ، وَبَصَرُكَ لِلرَّجُلِ الرَّدِيءِ الْبَصَرِ لَكَ صَدَقَةٌ، وَإِرْشَادُكَ الرَّجُلِ الرَّدِيءِ الْبَصَرِ لَكَ صَدَقَةٌ، وَإِفْرَاعُكَ مِنْ دَلُوِكَ فِي دَلْوِ أَخِيلَكَ وَإِمْاطَتُكَ الْخَجَرَ وَالشَّوْكَةَ وَالْعَظْمَ عَنْ الطَّرِيقِ لَكَ صَدَقَةٌ، وَإِفْرَاعُكَ مِنْ دَلُوِكَ فِي دَلْوِ أَخِيلَكَ لَكَ صَدَقَةٌ» (١).

### نشاط (۲):

ما معنى كلمة (صدقة)؟ وما الأثر الفردي والاجتماعي المترتب عليها؟

- 9- الانتباه إلى مسالك الطريق: لئلا يصطدم بشيء، أو يقع في حفرة، أخذًا من عموم قوله تعالى: 
  ﴿ وَلَا تُلَقُواْ بِأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلْمَاكَةِ ﴾ (٢). وعلى المسلم أيضا أن يردعن الآخرين تلك الأخطار 
  بتنبيههم إليها أو كفّها عنهم إن استطاع، فهو من قبيل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.
- ١- الرجال أحق بوسط الطريق من النساء: من حرص صاحب الشرع الشرع على تميز النساء على الرجال، وقطع كل طريق يؤدي إلى الفتنة بهن، أن جعل حافة الطريق للنساء وأوسطه للرجال، حتى لا يختلط الرجال بالنساء وتعظم الفتنة كما هو الحال الآن فعن أبي أسيد الأنصاري في أنّه سَمِعَ رَسُولَ الله الله على يَقُولُ للنّساء وهُو خَارِجٌ مِنْ المسجد: «اسْتَأْخِرْنَ، فَإِنَّهُ لَيْسَ لَكُنَّ أَنْ تَحْقُقْنَ الطَّرِيقَ، عَلَيْكُنَّ بِحَافًاتِ الطَّرِيقِ». فَكَانَتْ الْمُرْأَةُ تَلْتَصِقُ بِالْجِدَارِ حَتَّى إِنَّ ثَوْبَهَا لَيَتَعَلَّقُ بِالْجِدَارِ مِنْ أَصُوقَهَا بِهِ (٣).
- ١١ تجنب الطرق المزدحمة، والأسواق المكتظة، وخاصة التي تنتشر فيها المنكرات والمحرمات. وإذا
   اضطر أسرع في اجتيازها.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي وصححه ابن حبان.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٩٥ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود.

١٢- اغتنام الوقت الضائع في الطريق: بإشغاله بذكر الله تعالى والتفكر في آياته ومخلوقاته، أو الصلاة على رسول الله ﷺ ، أو مراجعة ما يحفظه المسلم من القرآن الكريم عن ظهر قلب. فعن عمر عُهُ أَن رسول الله ﷺ قال: «مَنْ دَخَلَ السُّوقَ فَقَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهَ وَحْدَهُ لَا شَريكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحُمْدُ، يُحْيِي وَيُمِيتُ، وَهُوَ حَيٌّ لَا يَمُوتُ، بِيَدِهِ الْخَيْرُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَديرٌ، كَتَبَ الله لَهُ أَلْفَ أَلْفِ حَسَنَة، وَنَحَا عَنْهُ أَلْفَ أَلْفِ سَيِّئَة، وَرَفَعَ لَهُ أَلْفَ أَلْفِ دَرَجَةٍ » (١).

وما أحوج المسلم لهذه الآداب الكريمة، في وقت نجد فيه الكثير من الشباب يتسكعون في الطرقات، ويجتمعون على أبواب المدارس، لا عمل لهم سوى إيذاء الناس بفاحش الكلام، ومراقبة السقطات والعورات.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي وابن ماجه.

- الله عن أبي سعيد الخدري شه قال: «إِيَّاكُمْ وَالْجُلُوسَ فِي الْطُّرُقَاتِ. قَالُوا: يَا رَسُولَ الله مَا لَنَا بُدُّ مِنْ جَالِسِنَا، نَتَحَدَّثُ فِيهَا. قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: فَإِذَا أَبَيْتُمْ إِلَّا الْلَّجْلِسَ، فَأَعْطُوا الطَّرِيقَ حَقَّهُ.
   قَالُوا: وَمَا حَقَّهُ؟ قَالَ: غَضُّ الْبُصَرِ، وَكَفَّ الْأَذَى، وَرَدُّ السَّلَامِ، وَالْأَمْرُ بِالْمُعْرُوفِ وَالنَّهْيُ عَنْ الْنُكَرِ» متفق عليه.
  - أ- ممّ يُحذِّر النبي الله أمته في هذا الحديث الشريف؟
  - ب- ما الآداب التي أمر النبي الله بالالتزام بها في الطريق؟
  - ٢- كيف يمكن لراكب السيارة الالتزام بآداب الطريق التي علَّمنا إيَّاها الرسول ١١ ٢
- ٣- أصبحت المعاكسات ظاهرة مرضية ومنكراً علنياً في كثيرٍ من الأسواق والمجمعات التجارية.
   اقترح حلولاً للقضاء عليها.
- ٥ قال ﷺ: «مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكَرًا فَأَيْغَيِّرْهُ بِيَده، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِه، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطعْ فَبِقَلْبِهِ،
   وَذَلِكَ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ». ما مراتب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر كما جاءت في هذا الحديث الشريف؟
  - ٦- لم أمر الرسول ﷺ النساء بالمشى في حافة الطريق؟
  - ٧- ما الذي ينبغي أن يفعله مستخدم الطريق ليستثمر وقته فيما يفيد وينفع؟

# ۱۳– آداب الجوار

أوصى الإسلام بالجار، وأعلى من قدره ومكانته؛ فله في الإسلام حُرمةٌ مصونة، وحقوقٌ كثيرة لم تعرفها قوانين الأخلاق، ولا شرائع البشر.

ولقد بلغ من عظم حق الجار في الإسلام أن قرن الله حقه بعبادته وتوحيده فقال سبحانه: ﴿ وَٱعبُدُواْ ٱلله وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ مَ شَيْعًا وَبِالْوَالِدِينِ إِحْسَناً وَبِذِى ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْيَتَدَمَىٰ وَٱلْمَسَدِكِينِ وَٱلْجَارِ وَالْمَسَدِكِينِ وَٱلْجَارِ الله وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ مَ شَيْعًا وَبِالْوَالِدِينِ إِحْسَناً وَبِذِى ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْيَتَدَمَىٰ وَٱلْمَسَدِكِينِ وَٱلْجَارِ الله وَالله وَاللّه وَالله وَا

كما أفاضت السنة النبوية في بيان رعاية حقوق الجار، والوصية به، وصيانة عرضه، والحفاظ على شرفه، ومن أجلى تلك النصوص قول النبي على : «مَا زَالَ جِبْرِيلُ يُوصِينِي بِالْجَارِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُورِّ ثُهُ » (٢).

## أنواع الجيران:

الجيران ثلاثة:

١- جارٌ له حق واحد، وهو الجار الكافر.

٧- وجارٌ له حقان، وهو الجار المسلم.

٣- وجارٌ له ثلاثة حقوق، وهو الجار المسلم ذو الرحم.

#### نشاط (١):

استنتج حقوق كلِّ جار من هؤلاء الجيران الثلاثة.

<sup>(</sup>١) الآية ٣٦ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم.

#### حدّ الجار:

اختلف العلماء في حدّ الجار، فجاء عن علي ﴿ : «من سمع النداء فهو جار». يعني أنّ كل الذين يصلهم صوت المؤذن الذي يؤذن بدون مُكبِّر يعتبرون جيرانًا، وعن عائشة رضي الله عنها: «حدُّ الجوار أربعون دارًا عن يمينه وعن يساره ومن خلفه ومن بين يديه»، وهذا يحتمل أن يريد منه التوزيع فيكون من كل جانب عشرة.

وكلما كان الجار أقرب بابًا كان أولى بالإحسان والإكرام. روى البخاري عن عائشة رضي الله عنها قالت: قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ لِي جَارَيْنِ، فَإِلَى أَيِّهِمَا أُهْدِي؟ قَالَ: إِلَى أَقْرَبِهِمَا مِنْكِ، بَابًا».

### آداب الجوار:

وللجوار آدابٌ كثيرةٌ، أبرزها ما يلي:

### ١ – اختيار الجار الصالح:

ينبغي للإنسان قبل السكنى في مكان ما أن يختار المكان الذي يكون فيه جيران صالحون، يتعاون معهم على الخير، ويتبادل معهم المودة والمحبة. قال على: «أَرْبَعٌ مِنَ السَّعَادَةِ: الْمَرْأَةُ الصَّالِحُهُ، وَالْمَرْكُ الْهَنِيءُ، وَأَرْبَعٌ مِنَ الشَّقَاوَةِ: الْجَارُ السَّوءُ، وَالْمَرْكُ الْهَنِيءُ، وَأَرْبَعٌ مِنَ الشَّقَاوَةِ: الْجَارُ السَّوءُ، وَالْمَرْأَةُ السَّوءُ، وَالْمَرْأَةُ السَّوءُ، وَالْمَرْأَةُ السَّوءُ، وَالْمَرْكُ السَّوءُ، وَالْمَرْدُ اللَّهُ في الأَمْثالُ: الجار قبل الدار.

# ٢ - أن يُحبُّ لجاره ما يُحبُّ لنفسه:

المسلم يُحبُّ لجاره كل خير يُحبه لنفسه، ويكره له ما يكره لنفسه من الشر والضرر والأذى. وهذا من حق المسلم على أخيه المسلم، وهو من مكملات الإيمان، لكن الجار أولى بهذا الحق من غيره، قال الله على أُخيه مِيَدِهِ لَا يُوْمِنُ عَبْدٌ حَتَّى يُحِبُّ لِجَارِهِ - أَوْ قَالَ لِأَخِيهِ - مَا يُحِبُ لِنَفْسه » (٢).

<sup>(</sup>١) رواه ابن حبان وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم.

## ٣- مواساته بالطعام ولاسيّما إذا كان فقيرًا:

إذا صنع الإنسان طعامًا فينبغي له أن يعطي جاره منه؛ وذلك توددًا إليه، وتطييبًا لنفسه، قال ﷺ : «إِذَا طَبَوْخَتَ مَرَقًا فَأَكْثِرْ مَاءَهُ ثُمَّ انْظُرْ أَهْلَ بَيْتِ مِنْ جِيرَانِكَ فَأَصِبْهُمْ مِنْهَا بِمَعْرُوفِ»(١). ولا يحتقر أن يُرسل لجاره شيئًا قليلاً، أو يستحي منه، فقد قال ﷺ : «يَا نسَاءَ الْمُسْلَمَات، لَا تَحْقَرَنَّ جَارَةٌ لِجَارَتِهَا وَلَوْ فِرْسِنَ شَاةٍ » (٢).

# ٤ - أن يودي إليه حقوق المسلم على أخيه المسلم:

فإن الجار أولى وأحق بها، فيُحسن إليه من كل وجه، يعوده إذا مرض، ويشاركه أفراحه وأحزانه، وينصحه بما هو خيرًا له، ويُلبى دعوته، ويتفقد أهله وأولاده في حال غيابه أو سفره، وبعد مماته، ويتبع جنازته إذا مات، ويدعو له.

# ٥ - عدم إيذائه بأي شيء:

على المسلم أن يكفُّ أذاه عن جاره، فإنّ أذية الجار محرمة، وقد قرن الرسول ﷺ بين كفِّ الأذى عن الجار وبين الإيمان بالله واليوم الآخر، فقال ﷺ : «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلَا يُؤْذِ جَارَهُ)) (٣).

والجار الذي لا تؤمن غوائله وشروره غير كامل الإيمان. قال ﷺ : «وَاللَّهُ لَا يُؤْمنُ، وَاللَّهُ لَا يُؤْمنُ، وَاللَّهَ لَا يُؤْمِنُ. قِيلَ: وَمَنْ يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ: الَّذِي لَا يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَائَقَهُ » (٤).

وأعظم أذية تنال الجار خيانته في أهله، وهي من أعظم الذنوب عند الله. فعن عبد الله بن مسعود الله عَنْدَ الله عَلَيْ : أَيُّ الذُّنْبِ أَعْظَمُ عَنْدَ الله ؟ قَالَ: أَنْ تَجْعَلَ للله ندًّا وَهُوَ خَلَقَكَ. قُلْتُ: الله ؟ قَالَ: أَنْ تَجْعَلَ للله ندًّا وَهُوَ خَلَقَكَ. قُلْتُ: إِنَّ ذَلِكَ لَعَظِيمٌ. قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: وَأَنْ تَقْتُلَ وَلَدَكَ تَخَافُ أَنْ يَطْعَمَ مَعَكَ. قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: أَنْ تُزَانِيَ حَلِيلَةَ جَارِكَ » (٥٠).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري ومسلم.

### نشاط (۲):

عدد بعض صور إيذاء الجيران في محيطك الاجتماعي.

### ٦. تحمل أذاه والصبر عليه:

ينبغي للمسلم أن يصبر على أذى جاره وأن يتحمله، وأن يقابله بالإحسان فإنه بهذا يغلق الباب أمام نزغ الشيطان. قال ﷺ: ((مَنْ كَانَ يُوْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُحْسِنْ إِلَى جَارِهِ...)(۱). ولما اشتكى رجلً إلى النبي ﷺ ما يلقاه من أذى جاره أمره بالصبر، فلما تكررت الأذية والشكاية أرشده إلى علاج مفيد مع ذاك الصنف من الناس. فعن أبي هريرة ﷺ قال: ((جَاءَ رَجُلُ إِلَى النّبِي ﷺ فَشُكُو جَارَهُ. فَقَالَ: اذْهَبْ فَاصْبِرْ. فَأَتَاهُ مَرَّتَيْنِ أَوْ ثَلَاثًا، فَقَالَ: اذْهَبْ فَاطْرَحْ مَتَاعَكَ في الطّريقِ. فَطَرَحُ مَتَاعَهُ في الطَّريقِ، فَجَعَلَ النّاسُ يَسْأَلُونَهُ، فَيُخْبِرُهُمْ خَبَرَهُ، فَجَعَلَ النّاسُ يَلْعَنُونَهُ: فَعَلَ اللّه بِهِ وَفَعَلَ وَفَعَلَ، فَجَاءَ إِلَيْهِ جَارُهُ، فَقَالَ لَهُ: ارْجِعْ، لَا تَرَى مِنِي شَيْقًا تَكْرَهُهُ»(٢).

## ٧- أن يعرض عليه البيت إذا أراد التحول عنه:

فإذا أراد أن ينتقل من داره فليعرضها على جاره قبل غيره، فقد يرغب في شرائها، قال ﷺ: «مَنْ كَانَتْ لَهُ أَرْضٌ فَأَرَادَ بَيْعَهَا فَلْيَعْرِضْهَا عَلَى جَارِه»(٣)، وهذا أطيب لخاطره ولقلبه.

# ٨. ألا يمنعه من غرز خشبة في جداره:

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري ومسلم.

أو لاً - ألا يضر البناء بالجدار.

ثانياً - أن يكون الجار الآخر مضطراً لذلك.

ثالثاً- ألا توجد طريقة أخرى يمكن بواسطتها البناء، إلا بالاعتماد على جدار الجار.

فإن اختلَّ أحد أو بعض هذه الأمور فإنه لا يجوز للجار المستفيد البناء والاعتماد على جـدار جاره؛ لما في ذلك من الإضرار الذي نهى عنه الشرع: فـ «لَا ضُرَرَ وَلَا ضرَارَ» (١).

<sup>(</sup>١) رواه مالك في الموطأ وصححه الألباني.

١ - قرن الله تعالى حق الجار بحق عبادته وتوحيده:

أ- استدل على ذلك بآية من القرآن الكريم.

ب-علام يدل هذا الاقتران؟

٢ – اشرح قول النبي ﷺ : «مَا زَالَ جِبْرِيلُ يُوصِينِي بِالْجَارِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُورِّثُهُ».

٣- الجيران ثلاثة. عددهم مبينًا حقوق كل جار.

٤ - اختلف العلماء في حدِّ الجار على قولين مشهورين. وضّح ذلك مُرجِّحًا أحد القولين.

٥ – أرشد الرسول ﷺ رجلاً من أصحابه كان يتأذى من جاره بعلاج ناجع. بيّن ذلك.

٦- لم أمر النبي الجار أن يُعطى جاره من الطعام الذي صنعه؟

٧- استدل بحديث نبوي شريف على كل مما يأتى:

أ-عدم احتقار الجار الطعام الذي يقدمه لجاره.

ب- أعظم أذية تنال الجار أذيته في أهله.

٨- يجوز البناء على جدار الجار بثلاثة شروط. بيّنها.

# 18- آداب الضيافة

إقراء الضيف وإكرامه خصلةً حميدةً شجَع عليها الإسلام، وعدّها من حُسن الخلق، حتى جاء في الحديث الشريف: «وَمَنْ كَانَ يُومِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَالْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ» (١).

وقد ضرب الله مشلاً للضيافة بالنبي إبراهيم عليه السلام الذي كان مضيافاً إلى درجة كان يُكرم حتى القوم المنكرين. قال ربنا تعالى: ﴿ مَلَ أَتَنْكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَ هِيمَ المُكرَمِينَ ۚ إِذَ دَخَلُواْ عَلَى القوم المنكرين. قال ربنا تعالى: ﴿ مَلَ أَتَنْكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَ هِيمَ المُكرَمِينَ ۚ إِلَا تَعَلَى اللهُ قَوْمٌ مُنكرونَ ﴿ مَلَ أَتَنْكَ حَدِيثُ ضَيْفٍ إِبْرَ هِيمَ المُكرَمِينَ ﴾ قَالَ مَنكرونَ ﴿ وَمَا غَلِلَ اللهِ عَجْلَى سَمِينِ ﴿ وَهُرَبُهُ وَ إِلَيْهِمَ قَالَ اللهُ عَلَى ال

وكان من أقبت فعال قوم لوط، الذين دمّر الله قراهم تدميراً، أنهم لم يحترموا الضيوف. فقد حاولوافضح النبي لوط في ضيفه، قال سبحانه: ﴿ وَجَآءَهُ وَقُومُهُ يَهُرَءُونَ إِلَيهِ وَمِن قَبْلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ السّيّاتِ اللهَ وَاللهُ وَلاَ تُحَرُّونِ فِي ضَيْفِي أَلْيسَ مِنكُمْ السّيّاتِ اللهَ وَلاَ تَحَرُّونِ فِي ضَيْفِي أَلْيسَ مِنكُمْ رَجُلٌ رَشِيدٌ ﴾ (٣).

وقد علَّمنا نبينا الله التأدب بآداب الضيافة، سواءً في المناسبات السعيدة أم المحزنة، ويمكن تصنيف هذه الآداب على النحو التالي:

# أولاً - في الدعوة إليها:

- ١- أن يدعو لضيافته الأتقياء دون الفُسَّاق والفجرة لقول النبي ﷺ: «لَا تُصَاحِبْ إِلَّا مُؤْمِنًا، وَلَا يَأْكُلْ طَعَامَكَ إِلَّا تَقِيًّ »(٤).
- ٢- ألا يخصَّ بضيافته الأغنياء دون الفقراء لقول الرسول ﷺ: «شَرُّ الطَّعَامِ طَعَامُ الْوَلِيمَةِ يُدْعَى لَهَا الْأُغْنِيَاءُ وَيُثْرَكُ الْفُقَرَاءُ»(٥).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢) الآيات ٢٤–٢٧ من سورة الذاريات.

<sup>(</sup>٣) الآية ٧٨ من سورة هود.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود والترمذي.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري ومسلم.

٣- ألا يقصد بضيافته التفاخر والمباهاة بل يقصد الاستنان بسنة النبي الأوالانبياء من قبله، كما
 ينوي بها إدخال السرور على المؤمنين، وإشاعة الغبطة والبهجة في قلوب الإخوان.

#### ثانيًا - في آداب إجابتها:

- ١- أن يُجيب الدعوة إلا من عذر، كأن يخشى ضرراً في دينه أو بدنه لقول الرسول ﷺ: «لَوْ دُعِيتُ إِلَى فِرَاعٌ أَوْ كُرَاعٌ لَقَبِلْتُ»(١).
   دُعِيتُ إِلَى فِرَاعٌ أَوْ كُرَاعٍ لَأَجَبْتُ، وَلَوْ أُهْدِيَ إِلَى قَرِرَاعٌ أَوْ كُرَاعٌ لَقَبِلْتُ»(١).
- ٢- ألا يتأخر من أجل صومه بل يحضر، فإن كان صاحبه يُسَرُّ بأكله أفطر؛ لأن إدخال السرور على قلب المؤمن من القُرَب، وإلا دعا لهم بخير لقول الرسول على قلب المؤمن من القُرَب، وإلا دعا لهم بخير لقول الرسول على : «إِذَا دُعِيَ أَحَدُكُمْ فَلْيُجبْ، فَإِنْ كَانَ صَائمًا فَلْيُصلِّ، وَإِنْ كَانَ مُفْطرًا فَلْيُطْعَمْ» (١).

#### نشاط (١):

## ما المراد بالصلاة في هذا الحديث الشريف؟

٣- ألا يُميِّز في الإجابة بين الفقير والغني؛ لأن في عدم إجابة الفقير كسرًا لخاطره، كما أن في ذلك نوعاً من التكبر، ومما يُروى في إجابة دعوة الفقراء أنّ الحسن بن علي رضي الله عنهما مرّ بمساكين وقد نشروا كسرًا على الأرض وهم يأكلون، فقالوا له: هلم إلى الغداء يا ابن بنت رسول الله على فقال: نعم، إنّ الله لا يحب المتكبرين. ونزل من على بغلته وأكل معهم.

٤- أن ينوي بإجابته إكرام أخيه المسلم ليُثاب عليه، لقوله ﷺ: «إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ وَإِنَّمَا لِكُلِّ الْمُرئ مَا نَوَى »(٣)؛ إذ بالنية الصالحة ينقلب المباح طاعة يُؤجر عليها المؤمن.

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ومسلم.

# ثالثًا - في آداب حضورها:

- ١- إظهار الترحاب الحار بالضيف واستقباله بهندام جميل، وإجلاسه في المكان اللائق به، فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «لما قدم وفد عبد القيس على النبي على قال: «مَرْحَبًا بِالْوَفْدِ الَّذِينَ جَاءُوا غَيْرٌ خَرَايًا وَلَا نَدَامَى... الحديث» (١).
- ٢- ألا يتأخر الضيف على مضيفيه فيقلقهم، وأن لا يعجل المجيء فيفاجئهم قبل الاستعداد؛ لما
   في ذلك من أذيتهم.
- ٣- أن يعجل بتقديم الطعام للضيف، ولا يرفعه قبل أن تُرفع الأيدي عنه، ويتم فراغ الجميع من الأكل.
- ٤- أن يقدم لضيفه قدر الكفاية، إذ التقليل نقص في المروءة، والزيادة تصنُّعٌ ومراءاة، وكلا
   الأمرين مذموم.
- ٥ تقديم الأكبر فالأكبر، وتخصيصه بمزيد من العناية. قال الله : «أَرَانِي أَتَسَوَّكُ بِسوَاك، فَجَاءَنِي رَجُلَانِ أَحَدُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ الْآخَرِ، فَنَاوَلْتُ السِّوَاكَ الْأَصْغَرَ مِنْهُمَا. فَقِيلَ لِي: كَبِّرْ، فَدَفَعْتُهُ إِلَى الْأَصْغَرَ مِنْهُمَا. فَقِيلَ لِي: كَبِّرْ، فَدَفَعْتُهُ إِلَى الْأَكْبَر مَنْهُمَا» (٢).
- ٦- تقديم الأيمن فالأيمن، فعن سهل بن سعد ﷺ: «أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ أُتِي بِشَرَابٍ فَشَرِبَ مِنْهُ وَعَنْ يَسَارِهِ الأُشْيَاخُ. فَقَالَ لِلْغُلاَمِ: أَتَأْذَنُ لِي أَنْ أُعْطِيَ هَوُلاَء؟ فَقَالَ الْغُلاَمُ: لاَ يَسْمِينِهِ غُلاَمٌ وَعَنْ يَسَارِهِ الأُشْيَاخُ. فَقَالَ لِلْغُلاَمِ: أَتَأْذَنُ لِي أَنْ أُعْطِيَ هَوُلاَء؟ فَقَالَ الْغُلاَمُ: لاَ
   وَاللهِ يَا رَسُولَ اللهِ ﷺ في يَدِهِ » (٤٠).

#### نشاط (٢):

ارجع إلى شرح هذا الحديث لتتعرف اسم الغلام الذي قدَّمه النبي على أشياخ قريش.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٣) فتله: أيْ وَضَعَهُ.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري ومسلم.

- ٧- دعاء الضيف لمن استضافه بعد الفراغ من الطعام، فعن أنس النّبي الله عَامَ إِلَى سَعْدِ بْنِ عُبَادَةَ فَجَاءَ بِخُبْرٍ وَزَيْتٍ فَأَكَلَ ثُمَّ قَالَ اللهِ : «أَفْطَرَ عِنْدَكُمْ الصَّائِمُونَ، وَأَكَلَ طَعَامَكُمْ الْأَبْرَارُ،
   وَصَلَّتْ عَلَيْكُمْ الْمَلَائكَةُ» (١).
- ٨- إذا نزل ضيفاً على أحد فلا يزيدن على ثلاثة أيام إلا أن يُلح عليه مضيفه في الإقامة أكثر،
   وإذا انصرف استأذن لانصرافه. قال ﷺ: «وَالضّيافَةُ ثَلَاثَةُ أَيَّامٍ، فَمَا كَانَ وَرَاءَ ذَلِكَ فَهُوَ
   صَدَقَةٌ». (٢)
- 9- أن يشيّع الضيف بالخروج معه إلى خارج المنزل؛ لعمل السلف الصالح ذلك، ولأنه داخل تحت إكرام الضيف المأمور به شرعاً. فقد زار أبو عبيد القاسم ابن سلاَّم أحمد بن حنبل ... قال أبو عبيد: فلما أردتُ القيام قام معي، قلتُ: لا، ما تفعل يا أبا عبد الله؟ فقال: قال الشعبي: من تمام زيارة الزائر أن تمشى معه إلى باب الدار وتأخذ بركابه.
- ١٠ إذا قرر ضيفك المبيت فأعد له فراشاً نظيفاً ومريحاً، وحدّد له القبلة للصلاة وكيفيّة ذهابه إلى الحمّام، وهيّئ له منديلاً مناسباً، واستأذنه في الدخول عليه صباحاً.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد وأبو داود.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

١ - دعوة الناس واستضافتهم في المناسبات المختلفة تساعد على تأليف القلوب وإشاعة المودة في المجتمع. وضّح ذلك.

٢- ضع دائرة حول رمز الإجابة الصحيحة فيما يأتي:

• النبي الذي ضرب الله به مثلاً للضيافة هو:

أ - موسى عليه السلام.

ب- يحيى عليه السلام.

ج- إبراهيم عليه السلام.

د- شعيب عليه السلام.

٣- ماذا فعل قوم لوط عليه السلام بأضيافه؟ وبم عاقبهم الله تعالى؟

٤ - لحضور مجالس الضيافة آداب ينبغي أن يلتزم بها الضيف والمضيف. اذكر ثلاثة منها.

٥ - للحسن بن على رضى الله عنهما موقفٌ جميلٌ مع المساكين يدل على أدبه وتواضعه. تحدث عن ذلك بأسلوبك.

٦- إذا كان عن يمينك طفلٌ صغير، وعن يسارك شيخٌ كبير، وأردتَ أن تقدم لهما طعامًا أو شرابًا فبأيِّهما تبدأ؟ استدل لما تقول.

٧- ما الدعاء الذي يُستحب أن يدعو به الضيف لمن استضافه بعد الفراغ من الطعام؟

# ١٥– آداب عيادة المريض

اعتنى الإسلام بالمريض وجعل عيادته حقًا من حقوقه على إخوانه المسلمين، قال رسول الله الله الله الله على المُسْلِم عَلَى الْمُسْلِم خَمْسٌ: رَدُّ السَّلَام، وَعِيَادَةُ الْمَرِيض، وَاتِّبَاعُ الْجَنَائِز، وَإِجَابَةُ الدَّعْوَة، وَتَشْمِيتُ الْعَاطِسِ»(۱). وأمر الرسول السلمين بعيادة المرضى فقال: «أَطْعِمُوا الْجَائِع، وَعُودُوا الْمَانِي، وَفُكُوا الْعَانِي، (۲). وَالْعَانِي: الأسِيرُ.

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد والترمذي.

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي وابن ماجه وصححه ابن حبان.

<sup>(</sup>٦) رواه أحمد.

<sup>(</sup>٧) رواه البخاري.

- ولعيادة المريض آدابٌ عديدةً ينبغي أن تُراعى عند زيارته؛ منها:
- ١ أن يلتزم بالآداب العامة للزيارة، كأن يدق الباب برفق، وألا يُبهم نفسه، وأن يغض بصره، وألا يقابل الباب عند الاستئذان.
- ٢ أن تكون العيادة في وقتِ ملائم، فلا تكون في وقت الظهيرة صيفًا، ولا في شهر رمضان نهارًا.
  - ٣ أن يدنو العائد من المريض ويجلس عند رأسه ويضع يده على جبهته، ويسأله عن حاله وعما يشتهيه.
- خاصةً إذا كان يرتاح لذلك ويهش له.
- - ينبغي للعائد ألا يطيل الجلوس؛ حتى لا يضجر المريض أو يشق على أهله، فإذا اقتضت ذلك ضرورة فلا بأس.
  - ٦ ألا يُكثر العائد من سؤال المريض؛ لأن ذلك يثقل عليه ويضجره.
  - ٧ يُستحب لمن عاد مريضًا أن يرقيه ويدعو له بما ثبت عن النبي رض ذلك ما يلي:
- أ حن عائشة رضي الله عنها «أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ كَانَ إِذَا الثَّتَكَى يَقْرَأُ عَلَى نَفْسِهِ بِالْمُعَوِّذَاتِ وَيَنْفُثُ، فَلَمَّا اشْتَدَّ وَجَعُهُ كُنْتُ أَقْرَأُ عَلَيْهِ وَأَمْسَتُ بِيَدِهِ رَجَاءَ بَرَكَتِهَا» (١).
- ج عن ابن عباس رضي الله عنهما أَنَّ رَسُّولَ اللهِ اللهِ عَلَى رَجُلٍ يَعُودُهُ فَقَالَ: «لَا بَأْسَ طَهُورٌ إِنْ شَاءَ اللَّهُ» (٣).
- د- وعنه أيضًا عن النبي ﷺ أنه قال: «مَا مِنْ عَبْدٍ مُسْلِم يَعُودُ مَرِيضًا لَمْ يَحْضُرْ أَجَلُهُ فَيَقُولُ سَبْعَ مَرَّاتٍ: أَسْأَلُ اللَّهَ الْعَظِيمَ رَبَّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ أَنَّ يَشْفِيَكَ إِلَّا عُوفِيَ» (٤).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد والترمذي.

- ه عن عثمان بن أبي العاص ﴿ أَنَّهُ شَكَا إِلَى رَسُولِ اللهِ ﴾ وَجَعًا يَجِدُهُ فِي جَسَدِهِ مُنْذُ أَسُلَمَ. فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ ﴾ : «ضَعْ يَدَكَ عَلَى الَّذِي تَأَلَّمُ مِنْ جَسَدِكَ، وَقُلْ: بِاسْمِ اللهِ مَلْ تَلَاثًا، وَقُلْ سَبْعَ مَرَّات: أَعُوذُ بِاللهِ وَقُدْرَته مِنْ شَرِّمَا أَجِدُ وَأُحَاذِرُ ﴾ (١).
- ٨ ألا يتكلم العائد أمام المريض بما يُقلقه ويُزعجه، وأن يُظهر له من الرقة واللطف ما يطيب به خاطره.
- ٩ أن يُوسّع العائد للمريض في الأمل، ويُشير عليه بالصبر، ويُحذّره من اليأس ومن الجزع لما فيهما من الوزر، فعن أنس هُ أنّ رسول الله ﷺ قال: ((لَا يَتَمَنَّينَّ أَحَدُكُمْ الْمُوْتَ مِنْ ضُرِّ أَصَابَهُ فَإِنْ
   كَانَ لَا بُدَّ فَاعِلًا فَلْيَقُلْ: اللَّهُمَّ أَحْيِنِي مَا كَانَتْ الْخَيَاةُ خَيْرًا لِي، وَتَوَفَّنِي إِذَا كَانَتْ الْوَفَاةُ خَيْرًا لِي، وَتَوَفَّنِي إِذَا كَانَتْ الْوَفَاةُ خَيْرًا لِي،
   لَي (٢).
- 1 1 ألا يُكثر عُوّاد المريض من اللغط والاختلاف بحضرته، لما في ذلك من إزعاجه. وله في هذه الحالة أن يطلب منهم الانصراف.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري.

| ٠ – ما المقصود بعيادة المريض؟                 |
|-----------------------------------------------|
| ١- أكمل الفراغات فيما يلي:                    |
| من حقوق المسلم على أخيه المسلم: ردُّ السلام و |
| · g                                           |

- ٣- تكفّل الله تعالى لمن عاد مريضًا بالأجر العظيم والثواب الجزيل. استدل على ذلك من السنة النبوية الشريفة.
- ٤ ضرب الرسول ﷺ مثالاً عمليًا لعيادة المرضى وتفقد أحوالهم. اكتب من سيرته موقفًا يؤكد
   ذلك.
  - ٥- عدد أربعة من آداب عيادة المريض.
  - ٦- اكتب ثلاثة من الأدعية التي يُستحب أن يُرقى بها المريض.

#### النشاط:

## اقرأ وتدبر:

# ١٦– آداب السفر

أصل السفر في اللغة هو الظهور والبروز، فيقال: أسفر الصبح إذا ظهر ولمع. وسُمي السفر سفرًا لأنه يُسفر عن أخلاق الرجال.

وقد رُوي أن رجلاً شهد عند عمر ﷺ فقال عمر: لا أعرفك، ائتني بمن يعرفك. فقال رجل: أنا أعرفه يا أمير المؤمنين. فقال عمر: هل جاورته فعرفت مدخله ومخرجه؟ قال: لا. قال: هل عاملته بالدينار والدرهم فعرفت صدقه وأمانته؟ قال: لا. قال: فهل سافرت معه فعرفت أخلاقه؟ قال: لا. فقال عمر: ما تعرف الرجل. ثم التفت إلى الرجل الشاهد وقال: ائتنى بمن يعرفك.

وللسفر المباح أغراضٌ متعددةً كنشر الإسلام، وطلب العلم، وأداء مناسك الحج والعمرة، وصلة الرحم، والبحث عن الرزق وغيرها.

وهناك فوائدً كثيرةٌ للسفر، جمعها الإمام الشافعي رحمه الله في بيتين من الشعر فقال:

وسافر ففي الأسفار خمسُ فوائدِ وعلم، وآداب، وصحبةُ ماجد تَغرَّبُ عن الأوطان في طلب العُلَى تفريجُ همم، واكتسابُ معيشةٍ

#### نشاط:

استنتج من هذين البيتين خمس فوائد للسفر، واكتبها في كراستك.

وقد علَّمنا رسولنا الكريم الله آدابًا للسفر يمكن أن نجملها فيما يأتي:

### ١- استحباب التوديع للمسافر:

يُستحب للمسافر أن يودع أهله وقرابته وإخوانه، فعَنْ قَزَعَةَ قَالَ: «قَالَ نِي ابْنُ عُمَرَ: هَلُمَّ أُودِّعُ اللَّهُ وِينَـكَ وَأَمَانَتَـكَ وَخَوَاتِيمَ عَمَلِكَ» (١٠).

<sup>(</sup>١) رواه أحمد وأبو داود.

وعن أبي هريرة ﷺ : «أَنَّ رَجُلاً قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أُسَافِرَ فَأَوْصِنِي. قَالَ: عَلَيْكَ بِتَقْوَى اللهِ، وَالتَّكْبِيرِ عَلَى كُلِّ شَـرَفٍ. فَلَمَّا أَنْ وَلَّى الرَّجُلُ قَالَ: اللَّهُمَّ اطْوِ لَهُ الْأَرْضَ وَهَوِّنْ عَلَيْهِ السَّفَرَ» (١).

### ٢ - كراهية الوحدة في السفر:

وفيه حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما عن النبي الله قال: « لَوْ يَعْلَمُ النَّاسُ مَا فِي الْوَحْدَةِ مَا أَعْلَمُ مَا سَارَ رَاكِبٌ بِلَيْلٍ وَحْدَهُ» (٢). وحديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال: قال رسول الله الله على: «الرَّاكِبُ شَيْطَانٌ، وَالرَّاكِبَانِ شَيْطَانَانِ، وَالثَّلَاثَةُ رَكْبٌ» (٣).

# ٣- استحباب التأمير في السفر إذا كانوا ثلاثة فأكثر:

## ٤ - النهي عن سفر المرأة بدون محرم:

نهى الشرع المطهر عن سفر المرأة بدون محرم، لما قد يترتب عليه من الفتنة لها ولمن حولها من الرجال. فقد روى الشيخان وغيرهما أنّ أبا هريرة هو قال: قال النبي على الأيران وغيرهما أنّ أبا هريرة في قال: قال النبي الله وعن ابن عباس رضي تُومْ مُ الله واليّوم الآخِر تُسَافِرُ مَسيرة يَوْم وَلَيْلَة إِلّا مَعَ ذِي مَحْرَم عَلَيْهَا». وعن ابن عباس رضي الله عنهما أنّه سَمِعَ النّبي الله عنهما أنّه سَمِعَ النّبي الله عنهما أنّه سَمِع النّبي الله عنهما على الله عنهما عَدْرَة وَلا تُسَافِرَنَ المرّأَة إلّا وَمَعَهَا مَحْرَمٌ». فقامَ رَجُلٌ فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله عَنه عَنْوَة كَذَا وَكَذَا، وَخَرَجَتْ المرّأَتي حَاجّة، قَالَ:

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي وابن ماجه .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود و الترمذي وصححه الحاكم.

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود.

(اذْهَبْ فَحُجَّ مَعَ امْرَأَتِكَ) (١). قال النووي في شرح صحيح مسلم: (فيه تقديم الأهم من الأمور المتعارضة، لأنه لما تعارض سفره في الغزو مع الحج مع امرأته، رجح الحج معها لأن الغزو يقوم غيره في مقامه عنه بخلاف الحج معها).

### دعاء السفر وما ورد فيه من أذكار:

حفلت سنة النبي ﷺ بأدعية وأذكار يقولها المسلم إذا أراد السفر، ومن أشهر هذه الأدعية ما رواه ابن عمر رضي الله عنهما: «أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ كَانَ إِذَا اسْتَوَى عَلَى بَعِيرِهِ خَارِجًا إِلَى سَفَرٍ كَبَّرَ ثَلَاثًا ثُمُ مُونِينَ وَإِنّا إِلَى رَبّنَا لَمُنْقَلِمُونَ ﴾، اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْأَلُكَ فِي شَوْرَنَا هَذَا الْبِرَّ وَالتَّقُوى وَمِنْ الْعَمَلِ مَا تَرْضَى اللَّهُمَّ هَوِّنْ عَلَيْنَا سَفَرَنَا هَذَا وَاطْوِ عَنَّا بُعْدَهُ، اللَّهُمَّ هَوِّنْ عَلَيْنَا سَفَرَنَا هَذَا وَاطْوِ عَنَّا بُعْدَهُ، اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنْ وَعْثَاءِ السَّفَرِ وَكَآبَةِ السَّفَرِ وَالْخَلِيفَةُ فِي الْأَهْلِ، اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنْ وَعْثَاءِ السَّفَرِ وَكَآبَةِ السَّفَرِ وَالْخَلِيفَةُ فِي الْأَهْلِ، اللَّهُمَّ إِنِي أَعُودُ بِكَ مِنْ وَعْثَاءِ السَّفَرِ وَكَآبَةِ السَّفَرِ وَالْخَلِيفَةُ وَي الْأَهْلِ، اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنْ وَعْثَاءِ السَّفَرِ وَكَآبَةِ السَّفَرِ وَالْخَلِيفَةُ وَي الْأَهْلِ، وَإِذَا رَجَعَ قَالَهُنَّ وَزَادَ فِيهِنَّ آيِبُونَ تَائِبُونَ عَابِدُونَ لِرَبِّنَا كُونَ لِرَبِّنَا وَاللَّهُ وَالْمُونَ وَالْمَوْنَ وَالْوَلُولُ وَالْأَهْلِ وَالْأَهْلِ. وَإِذَا رَجَعَ قَالَهُنَّ وَزَادَ فِيهِنَّ آيِبُونَ تَائِبُونَ عَابِدُونَ لِرَبِّنَا كَاللَّهُ وَالْمُونَ الْمُؤْلِ. وَلُو الْمَالِ وَالْأَهْلِ. وَإِذَا رَجَعَ قَالَهُنَّ وَزَادَ فِيهِنَّ آيَبُونَ تَائِبُونَ عَابِدُونَ لِرَبِنَا

# ٦- صلاة التطوع في السفر:

من السنن المهجورة صلاة المسافر التطوع على مركوبه، فقل من تراه يصلّي النافلة أو الوتر في الطائرة أو السفينة أو غيرها من وسائل السفر. ونبينا و كان يفعل ذلك على راحلته، ولا يلزم تحري القبلة في صلاة النافلة للمسافر إن كان راكباً لمشقة ذلك، والأفضل أن يستقبل القبلة عند تكبيرة الإحرام. روى ابن عمر رضي الله عنهما، قال: «كَانَ النَّبِيُ فَي يُصَلِّي في السَّفَرِ عَلَى رَاحِلَتِهِ حَيْثُ تَوَجَّهَتْ بِهِ يُومِئُ إِنِمَاءً صَلَاةً اللَّيْلِ إِلَّا الْفَرَائِضَ، وَيُوتِرُ عَلَى رَاحِلَتِهِ » (٣).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ومسلم.

### ٧- النوم في السفر:

قد يضطر المسافر على الطرق البرية إلى النوم للراحة من عناء السفر، ولما كان الشرع المطهر يُرشد الناس لما فيه مصلحتهم العاجلة والآجلة؛ كان من جملة ذلك إرشاد المسافر لمكان نومه، حتى لا يُؤذي من هوام الأرض ودوابها. فعن أبي هريرة ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : «إِذَا سَافَرْتُمُّ في الْخَصْبِ فَأَعْظُوا الْإِبِلَ حَظَّهَا مِنْ الْأَرْضِ، وَإِذَا سَافَرْتُمْ فِي السَّنَةِ فَبَادِرُوا بِهَا نِقْيَهَا، وَإِذَا عَرَّسْتُمْ فَاجْتَنِبُوا الطَّرِيقَ فَإِنَّهَا طُرُقُ الدَّوَابِّ وَمَأْوَى الْهَوَامِّ بِاللَّيْلِ» (١). قال النووي في شرح صحيح مسلم: «وهذا أدب من آداب السير والنزول أرشد إليه ﷺ ، لأن الحشرات ودواب الأرض من ذوات السموم والسباع تمشى في الليل على الطرق لسهولتها، ولأنها تلتقط منها ما يسقط من مأكول ونحوه، وتجد فيها من رمة ونحوها، فإذا عرس الإنسان في الطريق ربما مرّ منها ما يؤذيه، فينبغى أن يتباعد عن الطريق).

# $\Lambda$ استحباب رجوع المسافر لأهله بعد قضاء حاجته وعدم الإطالة:

يُستحب للمسافر إذا نال مراده من سفره أن يعود سريعاً إلى أهله، ولا يمكث فوق حاجته. وقد أرشد إلى هذا رسول الله ﷺ ، فعن أبي هريرة ﴿ عن النبي ﷺ قال: «السَّهَرُ قَطْعَةٌ منْ الْعَذَابِ يَمْنَعُ أَحَدَكُمْ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ وَنَوْمَهُ، فَإِذَا قَضَى نَهْمَتَهُ فَلْيُعَجِّلْ إِلَى أَهْله» (٢). قال ابن حجر في فتح الباري: «وفي الحديث كراهة التغرب عن الأهل لغير حاجة، واستحباب استعجال الرجوع، ولاسيما من يخشى عليهم الضيعة بالغيبة، ولما في الإقامة في الأهل من الراحة المعينة على صلاح الدين والدنيا، ولما في الإقامة من تحصيل الجماعات والقوة على العبادة».

# ٩- كراهية قدوم المسافر على أهله ليلاً:

ينبغي للمسافر إذا رجع إلى أهله ألاّ يدخـل عليهم ليـلاً، حتى لا يرى ما يكره في أهله من سوء

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم.

المَنظر. فعن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما، قال: قال رسول الله ﷺ: « إِذَا قَدِمَ أَحَدُكُمْ لَيْلًا فَلاَ يَأْتِينَ أَهْلَهُ طُرُوقًا حَتَّى تَسْتَحِله اللَّغِيبَةُ وَتَمْتَشِطَ الشَّعْثَةُ» (١). وعنه أيضًا: « نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ يَطْرُقَ الرَّجُلُ أَهْلَهُ لَيْلًا يَتَخَوَّنُهُمْ أَوْ يَلْتَمِسُ عَثَرَاتِهِمْ» (٢).

### + 1 - 1 استحباب صلاة ركعتين في المسجد عند قدوم البلد:

ومن هديه ﷺ أنه كان إذا قدم من سفر، فإن أول شيء كان يبادر إليه هو الصلاة في المسجد ركعتين. قال كعب بن مالك ﷺ: «أَنَّ النبي ﷺ كَانَ إِذَا قَدِمَ مِنْ سَفَرٍ ضُحًى دَخَلَ الْمُسْجِدَ فَصَلَّى رَكْعَتَيْنِ قَبْلَ أَنْ يَجْلِسَ» (٣) [. وهذه من السنن المهجورة، التي قلّ من يطبقها!

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري .

١- لم سُمى السفر سفرًا؟ استدل على ذلك بحادثة من سيرة سيدنا عمر الله .

٢- أكمل:

• من أغراض السفر المباح:

أ- السياحة في الأرض.

٣- ما الدعاء الذي كان يقوله النبي الله وهو يُودِّع أصحابه المسافرين؟

٤ - اشرح معنى قول الرسول ﷺ : «الرَّاكبُ شَيْطَانٌ، وَالرَّاكبَان شَيْطَانَان».

٥- ما الحكمة من نهى النبي الله عن سفر المرأة بدون محرم؟

٦- ماذا يقول المسلم إذا أراد السفر؟ وماذا يقول إذا رجع من السفر؟

٧- كيف يصلى المسافر النافلة في الطائرة أو السفينة؟

 ٨ - قال النبي ﷺ: «السَّفَرُ قطْعَةٌ منْ الْعَذَابِ يَمْنَعُ أَحَدَكُمْ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ وَنَوْمَهُ، فَإِذَا قَضَى نَهْمَتَهُ فَلْيُعَجِّلْ إِلَى أَهْله». استنتج فائدتين من هذا الحديث الشريف مستعينًا بما ذكره الإمام ابن حجر في فتح الباري.

٩- ما حكم قدوم المسافر على أهله ليلاً؟ استدل لما تقول.

وَءَاخِرُ دَعُولِهُمْ أَنِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ

(سورة يونس من الآية ١٠)