# الجُمهُوريَةُ العربيَةُ السوريَّة وريَّة وريَّة وريَّة التَّربية

الْتربية الدينية المسيحيّة كتاب الطّالب مرحلة التعليم التّانوي العام الصّف التّاني التّانوي العام الصّف التّاني التّانوي

العام الدراسي ٢٠١٢ - ٢٠١٣م

المؤسسة العاملة للطباعة

طُبع أول مرَّة للعام الدراسيِّ ٢٠١١ - ٢٠١٢ م حقوقُ التَّاليف والنَّشر محفوظةٌ لوزارةِ التَّربيةِ في الجُمهوريّة العربيّة السُّوريّة



حقوق الطبع والتوزيع محفوظة للمؤسسة العامة للطباعة

### أَشْرِ فَتُ على تَالِيفِ هذا الكتابِ اللَّجِنةُ التَّوجِيهِيّةُ العُليا المُشْكَلَةُ بِالْقُرِ الْوِزُ الرِيِّ رَقُم ٢٠٥٢/ ٩٤٣ تَارِيخ ٢٠١٠/٤/١م

#### مُنْسَفَّةُ الصَّفِّ: لينة الخوري

#### المُوَلَّفُونَ

لينة الخوري ميشيل واكيم

أيمن بطحوش شادية خوري

كلير معوض وربت الأسماء بدسب الترتيب الهجائي

المنضدون

شادية خوري

كاير معوض

المدققون اللغويون

عبود سعدو

أيمن بطدوش

المقومون

د. فرح سليمان المطلق

د. عيسى الشماس

د. جورج قسيس

الإشراف الفنك

لينة الخوري م. عماد الدين برما

تصميم الغلاف

الإخراج القني

ماري هزيم

فراس الحوش

#### تَقديـــمٌ

أُلَّف كَدَابُ التَّربيةِ الدُّينيَّة المسيحيَّة للصَّف الثَّاني الثَّانوي وفق ما ورد في وثيقة المعايير الوطنيَّة ودليل التَّاليف ووفق منظومة المفهومات والقيم الدينيَّة المسيحيَّة التَّتي تلائم عمر الطالب ونموَّه العقلي.

وقد توجّها في هذا الكتاب إلى تقديم أبحاث حول موضوعات تخصر أحياة الطالب الروحيّة من خلال تأويل وتفسير آباء الكنيسة انصوص الكتاب المقدّس وتأوينها في حياة المتعلّم اليوم لتكون لديه منظومة المان فكرى ووجدانيّ في العقيدة المسيحيّة تنعكس في حياته اليومنة كشاب مؤمن ومواطن صالح.

وقد قسم الكتاب إلى سدة وحدات درسيّة ولكل وحدة درسيّة موضوع يقارب مجالاً من مجالات المادّة في وثيقة المعابير الوطنيّة لذلك ربيت دروس الكتاب بحيث تتكامل موضوعاته في تكوين شخصية الطالب بالقيم الروحيّة السامية. وقد تم توزيع الدروس بحسب موضوعات منتاسقة تشكل مسيرة إيمان حق ومواطنة صالحة في كل وحدة درسيّة الذلك ارتبطت دروس كل وحدة درسيّة في وحدة متكاملة .

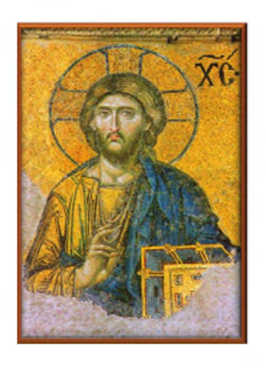
لقد بُنى كلُّ درس من الدُّروس وفق منهجيّة تربويِّة ناشطة تعزيّنُ مُسْارِكة الطالب في فهم واستيعاب الدَّرس من خلال أنشطة بسيطة في تكوينها وفي طرائقها وهادفة في مضمونها، وهي تتم بشكل جماعي ليسهل على طلابنا اكتساب الحقائق الدينية وتمثّلها في حياته بفرح وسعادة.

المؤلفون

الفهرس

| القهرس     |                                                  |          |         |                                                |                    |  |
|------------|--------------------------------------------------|----------|---------|------------------------------------------------|--------------------|--|
| الصنفحة    | المُحتوى                                         | Ç        | الصفحة  | المحتوى                                        |                    |  |
| ٦٨         | الوحدة الرابعة                                   | القدس    | ٦       | الوحدة الأولى                                  | E                  |  |
| 4.4        | ١٢. الإيمان فضولة                                | CY       | ٧       | ١.اللـــــــــــــــــــــــــــــــــــ       |                    |  |
|            | ال هيئــــــة                                    | <b>_</b> |         |                                                |                    |  |
| V <b>1</b> | ١٤.شـات المومــن في                              | E        | 11      | ٢. الذــــلاص المصيدي                          | B.                 |  |
|            | كرمسة المصيح                                     | E        | 17      | ١.٣ ير افــــــق الإنسان                       | È                  |  |
| V <b>9</b> | ١٥. سمات الكنيسة                                 | <u>F</u> | *1      | ٤. كالأم الله وحياة المؤمنين                   |                    |  |
| الصنفحة    | المحتوى                                          |          | الصنفحة | المحتوى                                        | CO.                |  |
| A £        | الوحدة الخامسة                                   |          | **      | الوحدةُ الثانيةُ                               | المسيح             |  |
| ۸٥         | ١٦. يقظ أالقاب                                   | 4        | * 4     | ٥.أسماء يسوع ومعانيها                          | <u>F</u>           |  |
|            | ضد المجرأب                                       |          | **      | ٦. ألقــــاب يسوع ومعاذيـــها                  | وسي                |  |
| ٩.         | ١٧٠١٧ الصلاة علاقــــة                           | 喜        |         |                                                |                    |  |
|            | جميلية مع الله                                   | Γ,       | ٣٧      | ٧. الذـــاطئ مدعو للحياة                       | ا<br><del>با</del> |  |
| 90         | ١٨.علمنــا يسـوغ                                 |          |         | مــــع يدوع                                    | E                  |  |
|            | الصلاة الربية                                    |          | £ 7     | ٨. الإيمان والأعمال طريق                       | E                  |  |
|            |                                                  |          |         | الملكوت السماوي                                | 2.                 |  |
|            |                                                  |          |         |                                                | _                  |  |
| الصنفحة    | المُحتوى                                         |          | الصنفحة | المُدنوى                                       |                    |  |
| 9.9        | الوحدة السادسة                                   |          | ٤٧      | الوحدة الثالثة                                 | Ca                 |  |
| 1          | ١٩ . العوامةُ ومواجهـــةُ                        | Ť        | ٤A      | ٩. كرامــــةُ الاســــان                       | *                  |  |
|            | تحدياتها                                         |          |         | في النعمة والفضيلة                             | CO                 |  |
| 1 • £      | ٠ ٢ . التَّطــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | <u>.</u> | ۰۲      | <ul> <li>١ . الحـــريّة والمسؤوليّة</li> </ul> | الع عال            |  |
|            | ووسائل الإعلام                                   | AIK S    |         | في حياة المؤمن                                 | Ce.                |  |
| 1 • 4      | ٢١. التواصل مع الآخرين                           | ١,       | ۵۸      | ١١. الايمــــانُ الممايدـــــان                | Div                |  |
|            |                                                  |          |         | وحقوق الإنسان                                  | 45                 |  |
| 111        | ٢٢. العدالـــة الاجتماعية                        | ь        | 74      | ١٠١٢ احتــرام الحياة                           | =                  |  |
|            |                                                  |          |         | و الدَّعوةُ للسَّلامِ الداخلي                  |                    |  |
| 119        | جساول الأعسسلام                                  |          |         |                                                |                    |  |

## الوحدة الأولى: الله أعطان



- \* الخـــــلاص المسيحـــــــيُ
- \* الله يرافــق الإدسـان
- كلام الله وحياة المؤمنين

الله من فيض محبّته وكثرة رحمته تعطف علينا فأعدَ خلاصاً للخطأة بوساطة ربّنا يسوع المسيح، كما هو واضح في أسفار العهد الجديد. فابن الإنسان جاء أبيحث عن الهالكين ويحلّصهم (لوقا ١٩٠٤: ١٠)، ويخبرنا الكتاب المقدس أن الله في محبّته غير المحدودة ورحمته غير المتناهية قصد منذ الأزل أن يصنع هذا الخلاص ولا بد أنّكم سمعتم بالنّعمة التي وهبها الله لي من أجلكم (الهسس ٢٠٠) فأنبأ على ألسنة أنبيائه مبيّنا ولادة المخلّص، وزمان ظهوره، وعمله الفدائي العظيم، حتى انه منذ البدء، يعلم الشعب طريق الله وإرادته وبينما هو يتكلم، طالتهم سحابة مضينة، وقال صوت من السماء: هذا هو ابني الحبيب الذي يه رضيت، فله اسمعوا! (متى ١٧: ه)، والمؤمنون أكثر الناس استعدادا الاستقبال عناية رضيت، فله المعظيم نحوهم، فهو الا يعتني بنا فقط، لكنه يحبّنا بلا حدود، حبّا مقدسا، النه وحبّه العظيم نحوهم، فهو الا يعتني بنا فقط، لكنّه يحبّنا بلا حدود، حبّا مقدسا، الا ينفصم و لا ينطفي.

#### الله محبــــة

مر الثّالوث الأقدس: لم ترذ كلمة الثالوث الأقدس في الكتاب المقدس، واوئل من استخدم هذا الاصطلاح ثيوفيلس الأنطاكي عام ١٨٥ وترتليانوس عام ٢٢، والثّالوث الأقدس يشير إلى وحدة الجوهر الإلهي ووحدة الكيان الإلهي (الله الواحد)، وتعنى وجود كل أقنوم في الأقنومين الآخرين دون امتزاج أو اختلاط أذا في الأب والآب في (يوحنا ١١١).

ثوما يميز إيمان الكنيسة: اعتقادُها بصر التّالوثِ الأقدس الّذي هو جوهر المانها ومحورُه وعليه تقومُ عقائدُها كنها. يقول القديس مكسيموس المعترف أن نعرف كليّا سر التّالوث ومعنادُ أن نصير في وحدة كلية مع الله، أي أن نصل بالكائن البشريّ إلى التّألّه، عندنذ فقط نصيحُ بحصب ما قالَ القدّيسُ بطرسُ شركاء الطّبيعة الإلهيّة ". (٢بطرس ١٤١) "



أيقـــونة الثّالــــوث الأقدس

إن سر اتداد التَّالوث الأقدس هو سر إيمان الكنيسة الذي يقوم على الإيمان بالله الواحد والمحبّة المتبادلة، التي يدعونا يسوغ لنعيشها مع الله والآخر.

ينطلقُ أباء الكنيسة، في نظرتهم إلى الثّالوث الأقدس، من الأقانيم الثّلاثة الوصول إلى الجوهر الواحد، أمّا ما يميّزُ العلاقة النّي تربطُ كل أقنوم بالأقنومين الآخرين فهي علاقة محبّة. ولقد استنذ أو غسطينوسُ إلى الدعريف بالله كما وردَ عند يوحنا الإنجيليّ: الله محبّة (ايوحناء: ١٦) ورأى في الأقانيم الثّلاثة العناصر الثّلاثة الضروريّة النّي تُكونُ المحبّة: المحبّ، والمحبوب، والمحبّة نفسها. فالآبُ هو الذي يحبُ الابن، والابنُ هو الذي يُحبُ الآب، والروحُ القدسُ هو المحبّة نفسنها، كما جاء في قول بولس الرسول: ورجاؤنا لا يخيب، لأن الله سكب محبّتة في قُلوينا بالروح القُدس الّذي وهبهُ لذا. (رومية ٥: ٥)، فالروحُ القدسُ هو علاقةُ المحبّة التي تربطُ الآب بالابن والابن بالآب، هو المحبّة المتبادلةُ بين الآب والابن، الذي قلودنا لنحبُ الله والآخرين.

١ - كيف أفهم قول القديس أوغسطينوس في تفسير الآية ' الله محية '(ايوحنا:: ١٦) في حياتي
 كمؤمن مع الآخرين؟

<sup>\*</sup> الأب جورج عطية: أستاذ اللاهوت العقائدي في جامعة اليامند - لينان.

#### أولا - وحدة التَّالوث الأقدس في المحبـــة:

خاطب بولس الرسول المؤمنين قانلا:

فاطلب إليكم، أذا المتجين في الرثب، أن تعيشوا عيشة تليق بالدعوه التي دعادم الله اليها، وأن تكونوا متواضعين ولطفاء وصبورين. فاحتملوا بعضنكم بعضا بمحثة، واجتهدوا في المحافظة على وحدة الروح برباط السئلام، فأنتم جسد واحد وروح واحد، مثلما دعاكم الله إلى رجاء واحد. ولكم رب واحد وإيمان واحد ومعمودية واحدة وإلة واحد الب الجميع وفوقهم، يعمل فيهم جميعا وهو فيهم جميعا.

■ ما الدعوةُ الَّذِي وجَهها يولسُ الرسول لأهل أفسنس؟

وردُ اذا بولسُ الرسول في رسالته إلى أهلِ أفسلس أنّ الله في محبته أعلن اذا سرُ المسيح . لذا يليقُ بنا أنُ نقابلُ هذا الحبُ الإلهي العمليّ إيجابيًا باتساع قلبنا بعضينا لبعض فنحمل وحدانيَّة الرُّوح. هذه الوحدانيَّة لا تعني أنْ نكون نسخا متشابهة عنا جميعا بل نكون أشخاصا لذا مواهبُذا المتباينة التي بل نكون أشخاصا لذا مواهبُذا المتباينة التي اعطيت لذا العمل معا، يُكملُ احدنا الآخر لبنيان الكنيسة وبنيان نفوسنا، إنْ اتحدا الآخر بعضنا مع بعض على المثال نفسه الذي بعضنا مع بعض على المثال نفسه الذي لوحدة الثالوث الفدوس. هذه الوحدة هي أكملُ اتحد يلزمُ أنْ تذعكس على وحده الكنيسة.

■ ما المقصودُ في قول القديس كيرنس الكبير:

إنّ اتدادنا بعضدًا مع بعض يكون على المثال نفسه الّذي لوحدة الثّالوث القدوس"؟

■ اوضْحُ كيف أقابلُ الحبِ الإلهي العملي إيجابياً في حياتي؟

● أستنتجُ من النص الآتي أزئية العلاقة بين الآب والابن وكمالها.

اذا شبتُم في وثبت كلامي فيكُم، تطلبون ما تشاؤون فتذالونهُ. بهذا يتمجّدُ أبي: أن تدملوا ثمراً كثيراً فتكونوا تلاميذي. أذا أحينكُم مِثلما أحبدي الآب، فاثبُتوا في محبّتي إذا عملتم بوصاياي تثبُتون في محبّتي، كما عملت بوصايا أبي وأثبت في محبّته. قُلتُ لكم هذا ليدوم فيكُم فرحي، فيكون فرحكم كامِلاً ...

(يوحداه 1: ٧- ١١)

#### تانيا - الجوهر الإلهي الواحدُ لأقانيم التّالوث الأقدس:

يخاطب بسوع في صلاته الوداعية الآب السنماوي قادلا: اجعلهم كلّهم واحداً ليكونوا واحداً فينا، انها الآب مثلما أنت في وأنا فيك، فيؤمن العالم أنك أرسلنتي. وأنا اعطبتهم المجد الذي أعطيتني ليكونوا واحداً مثلما أنت كاماة ويعرف العالم أنك أرسلنتي وأنك مثلما أنت كاملة ويعرف العالم أنك أرسلنتي وأنك تحديم مثلما تحبني. أنت وهبتهم لي، أيها الآب وأريدهم أن يكونوا معي حيث أكون ليروا ما أعطيتني من المجد الأنك أحبيتني قبل أن يكون العالم، أيها الآب الصالح، أعطيتني من المجد الأنك أحبيتني قبل أن يكون العالم، أيها الآب الصالح، أنها الآب الصالح، أنها الآب الصالح، أنها الآب الصالح، أنهم الن وعرف هؤلاء أنك أرسانتي. أظهرت لهم اسمك، وسأظهرة لهم لتكون فيهم أن وأكون أنا فيهم اللهم لتكون فيهم أنها فيهم المحبينات الم الكون أنا فيهم المحبينات الم وأكون أنا فيهم الم

(WE IVI: 17- 77)

أوضح القديس يوحدا ذهبي، الفم: أنت وهبتهُم لي، أيها الآب، وأريدهُم أن يكونوا معي حيث أكون الهذا هو ما ابتغوه، إذ كثيرا ما كانوا يقولون: إلى أين أنت ذاهب، سيد و إبوحنا ۱۰ تمال السيد المسيح الشيد المسيح الشيد المسيح الشيد المسيح الشيد المروا ما أعطينتي من المجد الشب: ليروا ما أعطينتي من المجد إبوحنا ۱۰ تكل إلى يذكر هذا بطريقة غامضة أن الراحة كلها هي أن ينظر تلاميذه الى ابن الله، هذا يجعلهم يتمجدون مذا ذكره بولس الرول قائلا: ونحن هذا ذكره بولس الرول قائلا: ونحن مكشوف فنتحول إلى يلك الصورة ذاتها، مكشوف فنتحول إلى يلك الصورة ذاتها، وهي تزداد مجدا على مجد، بفضل الرئب؛ الذي هو الروح ". (٢٥و توسع: ١٨)

أبحث عن الرابط بين وحدة الآب والابن ووحدة المؤمنين بالمسيح من خلال: اجعلهم كلهم واحدا ليكونوا واحدا فينا، أيها الآب مثلما أنت في وأنا فيك، فيُومن العالم أنك أرسلتني:



#### أوضنَحْ علاقة الآب بالابن والعالم من خلال الآية الاتية ؟

هكذا أحب الله العالم حتى و هب ابنه الأوحد، فلا يهلك كل من يُؤمِنُ به، بل تكونَ له الحياة الأبدية، والله أرسل ابنه إلى العالم لا ليدينَ العالم، بل لدُخلص به العالم، فمن يُومِنُ بالابنِ لا يُدانُ، ومن لا يُؤمِنُ به دينَ، لأنهُ ما أمن بابن الله الأوحد'.

(بوحنًا ٣١٦ - ١٦)

#### أنّطّـم:

ارلا- الإيمان بالثّلوث الاقدس: يكشفُ الثّالوثُ الأقس أنَّ المحبَّة علاقةً متبادلةً بين الاقانيم الثّلاثة ومطلقة، قائمة في الله الواحد: فالآب، يحبُ الابن ، ففي الظهور الإلهي وفي أثناء معموديّة يسوغ، جاء صوت من المثماء، في صنورة جسم كانه حمامة، يقول: هذا هو ابني الحبيب، الذي به سررت (اوقات: ٢٢)، والروحُ القدُس هو روحُ القوة والمحبّة والتّعزية والإرشاد، كما يقول يسوعُ المسيخُ: فمتى جاء رُوحُ الحق أرشدكم إلى الحقّ كله، لأنّه لا يتكلم بشيء من عنده، بل يتكلمُ بما يسمعُ ويُخدركم بما سيُحدُني لأنه يأخذ كلامي ويقولة لكم (يوحنا ١١ - ١٤).

أما محبّة الرئب يسوع لأبيه السماوي فإنها تتجلّى في الطّاعة الكاملة لمشيئة الآب حتى الموت على الصلّيب ليخلص البشر من الخطيئة ويصالحهُم مع الآب ويدخلهُم في شركة كاملة مع الله بمعونة الروح القدس فتثمر حياة المؤمنين وأعمالهم محبّة وعطاء وخدمة للقريب والمجتمع. هذا ما يكشفه الثّالوث الأقدمر عن مفهوم المحبّة.

ثانيا يقول القديس غريفوريوس اللاهوتى: إنّنا نسجدُ لوحدانيّة في ثالودي واثالوب في وحدانيّة وعلى القدين تجمع بغرابة بين الوحدة والتّمايز، ونعنى بالوحدة وحدة الطّبيعة وتمال الأفعال والإرادة بين الأقانيم الثّلاثة؛ أمّا التّمايُر فهو أنّ الآب غير الابن وغير الروح القدس رغم أن لكلّ واحد منها الأقانيم الثّائة، فالتّمايُرُ ليس بحسب الجوهر أو الطّبيعة بل بحسب الدقنوميّة:

فالأقنوم الأول له الطبيعة الالهية في ذابه.

والأقاومُ الثَّادي لهُ الطَّبيعةُ الإلهيَّةُ نفسُها كاملة، مقتبلا وجودة الأزليُّ بالولاء من الأقنوم الأول. والأقدم الثَّالثُ اقتبل وجودة الأزليُّ من الأقنوم الأول ابالانبثاق ".

لها جميعا الأزليّة نفسُها كما يولَدُ النورُ مِن النّارِ في الدّحظة نفسها من دون أنْ يفترقا اكنّهما متمايزان وغيرُ منفصلين. والله في أقانيمه الثّلاثة يصدر عنه عمل واحدٌ وقول واحدٌ وارادة واحدة، هذا كلّه يبدأ في الآب وينتقلُ للابن ويظهرُ بالرُّوح القدُس. وهكذا الخليقةُ بلُ كلُّ شيء هو عمل مشترك للأقانيم الثّلاثةِ أي الله الواحد، ولا يخص أقنوما منفردا.

#### التُقويــــم:

١ - بين رأيك في قول القديس أثناسيوس:

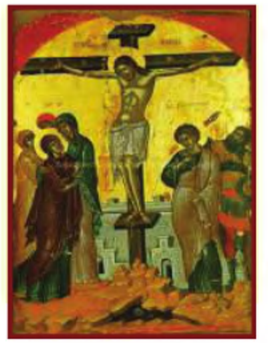
ان النعمة الواحدة الذي من الآب بالابن في الروح القدس هي إعلان لمحبة الدُّالوث الأقدس- كما هو- فيذا ".

٧ - بيّن طبيعة العلاقة المتمايزة بين الاقاتيم الثّلاثة من خلال قاتون الإيمان. \_\_\_\_

#### 

ترجع عادة تقديم الذّبائح لله إلى فجر التّاريخ البشرى، إذ نجذ في العهد القديم إشارات إلى مثل هذه الذبائح كطريقة التقرب لعبادة الله (الويبن ع: ٣٣)، وقد و جدت طقوس متنوعة بخصوص الذبائح في بابل ومصر وغرهما قبل أيّام النّبيّ موسى بكثير. كان العربانُ جزءاً مهما من عبادة الله. وأول عبادة ذكرت في الكتاب المقدّس هي تقدمة هابيل لله (التكوين ع: ٤)، ثم عبادة نوح الذي خرج من الفلك وبنى مذبحاً للرئب وأصعد عليه محرقات من كل البهائم ومن كل الطليور (التكوين ١٠٠٨). وكان رب العائلة يقوم بنطيم الذبيحة والمحرقة عنه وعن عائلته مثل أيّوب الذي كان يُصعد محرقات على عدد أو الاب (أبوب ١٠٥٠). ووضع النّبي موسى بوحي من الله نظاما دقيقا ومفصلا القرابين وحصر تقديم الذبائح في الكهنة. وكانوا يعبّرون بالقرابين عن الدوبة والاعتراف والكفّارة والتّكريس والسكر على الدبائح في الكهنة. وكانوا يعبّرون بالقرابين عن الدوبة والاعتراف والكفّارة والتّكريس والسكر على الدبلامة أو النّجاح وغير ذلك.

أمًّا المسيحيُّونَ الآنَ ففي غنى عن هذه النَّبائح كلِّها لأنَّ المسيح رُفِع على الصلّيبِ ذبيحةً طاهرة كاملةً لخلاص العالم، إلا أنهم يقدمون ذبائح من صنف آخر تدُلُّ على شركتهم في المسيح، كالتسبيح وأفعال الخير ويعطون حياتهم للمسيح كذبيحة حيّة (عبراتيبن١٣: ١٥).



إنَّ محبَّةُ الله البشر وإرادته في خلاصهم قد تجلَّتا بموت يسوع على الصليب وقيامته لتكونَ انا حياة، وإنَّ الإنسان الجديد بالمسيح يعيش قيم سبرِّ

القداء العظيم مع الله والآخرين.

١- كيف يمكن أن أتمثُّل قيم الفداء والخلاص المسيديِّ مع الله والآخرين؟

#### أوّلا - الذلاصُ المسيديُّ في القصد الإلهيّ:

لكن الرب رضي أن يسحقه بالأوجاع ويصبعده ذبيحة إثم، فيرى نسلا وتطول أيّامه وتتجح مشيئة الرب على يده. لذلك أعطيه نصيبا مع العظماء وغنيمة مع الجبابرة. بذل للموت نفسة واحصى مع العصاة، وهو الذي شفع فيهم وحمل خطايا كثيرين ".

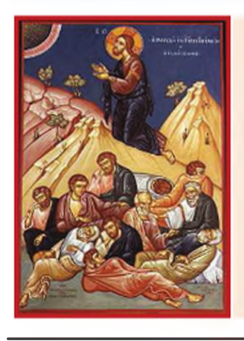
(اشمياء ۲۰:۰۲)

ما معنى قول أشعياء النّبي: وتنجح مشينة الرب على يده. ؟

■ أشير الى القصد الإلهي من موت السيد المسيح على الصليب.

" يا أيداه إن لم يكن أن دعير عدي هذه الكأس الأ أن اشربها فلتكن مشيئتك" فلتكن مشيئتك" (متى ٢٦: ٢٤)

فهم بخصوص الأمور المستقبلة.



القديس كيراس الأورشايمي

حمل يسوعُ المسيحُ أحزاننا كما شاهدناهُ في بستان

جنسيماني وهو يشرب كأسدا حدّى النّهاية، في كلّ

مرارتها، مقدّما نفسهٔ ذبیحة إثم، حاملاً خطایادا

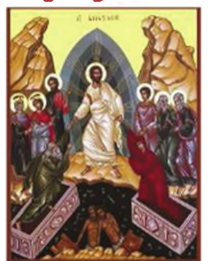
و أثامنا، مكفر أعنها. لقد سلم الرئب جسده الموت لكي

نتقدُّس بمغفرة الخطايا، ويلزمنا أنَّ نشكر الرُّبُّ من

الأعماق الذي أخبرنا عن الأمور الماضية، وأعطانا

حكمة بخصوص الأمور الداضرة، ولم يتركنا بغير

#### • أبينُ معنى يشفع لذا " في الآية الآتية:



| الـذي عن يمين الله | الذي مات، بل قام، و هو | و المديخ يدوغ هو |
|--------------------|------------------------|------------------|
| (رومیهٔ۸: ۲۴)      |                        | يشفعُ انا ".     |
|                    |                        |                  |

#### تُلتياً - عمل المسيح القدائي:

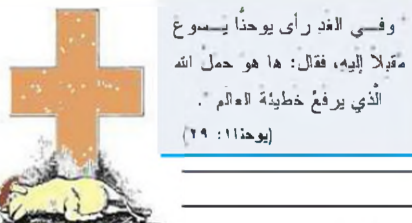
لأن الَّذي ما عرف الخطيئةُ جعلهُ الله خطيئةُ من أجلنا لنصير به أبرارا عندالله ".

(۲۲ورنٹوس۵: ۲۱)

ما أهمية تضامن يسوع
 المسيح معذا في الموت ؟

يعني أن ذاك الذي هو بار صدار خطية، أي تالم كذاطيء مُدانٍ كمن لعن ليموت.

القديس يوحنا الذهبي انقم



ما الذي يجعلُ الخلاص قيمة لها حضور في علاقتي بالأخر ؟

#### أستخلص نتائج الخلاص المسيدى:

إنَّ السنيِّد المسيح هو حملُ الله، فقد اعتادت البشريَّة أنْ تقدَّم الدبائح لله المرضاته. أمَّا هذا فالَّذي يعد النبيدة هو الله الآب نفسهُ الَّذي يُقدَّمُ ابنهُ الوحيد ذبيدة. ويمتدُ عملُها إلى البشريَّة كلَّها. الَّذي يُدعى رمزيَّا " الدملَ الله الذي لرسل حتَّى تستنير النَّفسُ، وأيَّهُ عظمة لحمل الله الذي ندح لكي يَرفع الخطيئة ليس عن قليلينَ بل عن كل العالم، الَّذي من أجلهِ تألم؟ " لأنه إن أخطأ أحدٌ فلذا شفيع عند الآب يسوغ المسيح البار، وهو كفَّارة لخطايانا، ليس لخطاياذا فقط، بل لخطايا العالم أيضاً (ايوحنَا الاالم عميعا، فلأنتا وضعنا رجاءنا في الله الدي الذي هو مُخلص الذاس جميعا، وعلى الأخص الذين يُؤمنون ". (اتيموناوس ١٠٠٤)

العلامة أوريجينوس

#### أتعلَّـــمُ:

أولا: بالخطينة انفصل الإنسان عن الله، ولذلك فقد شاء الله في محبّبه أن ينحدر بنفسه إلى الإنسان ليعيد الشُّركة بين الإنسان وبينة، حتى أنه وهو الكائن الأبدي، لم يترك، وشأنه ذاك الإنسان الذي رفضه اختياريًا بل انحدر إليه ساعياً في طابه، كما سعى الراعي الذي تكلَّم عليه الربيه يسوع وراء الخروف الضال (توقاه 1: ١-٧).

المانة الله أن يكون الإسان شريكا له في حياته الإلهية، هذه السركة في الطبيعة الإلهية لم تكن ممكنة بمعزل عن الله بل كانت مشروطة باتدا الإنسان بالله، بهذا المعنى يذبغي أن نفهم كلمة الرسول بطرس و هبت لنا قدرته الإلهيّة كل ما هو للحياة والنقوى بفضل معرفة الذي ذعانا بمجده وعربه، فمنحنا بهما أثمن الوعود وأعظمها، حتى تبتعدوا عما في هذه الدنيا من فساد السهوة وتصيروا شركاء الطبيعة الإلهيّة ( المطرس ۱ : ۳ - 1).

ومنحه الخلاص والشفاء والمصالحة مع الله، والنطهير والتقنيس لنيل البنوة الكاملة لله ولا يمكن أن تقوم ذبيحة أخرى بعد ذبيحة المسيح على الصليب. ومنذ العصور المبكرة المسيحيّة، كانت تقدمة تقوم ذبيحة أخرى بعد ذبيحة المسيح على الصليب. ومنذ العصور المبكرة المسيحيّة، كانت تقدمة الإفخارستيا تدعى ذبيحة فهي إحدى الدسميات القديمة لهذا الميّر. وفي المراسم الرسولية يُدعى المسيح له المجدُ ذبيحة فنقرا؛ ويصير (أي المسيح) ذبيحة وهو رئيسُ الكهنة، وحملا وهو الراعي. وابعا إن الفداء امتداد وتكملة لعمل التّجسد، هذا الفداء الذي بلغ بالصليب قصتة يُنظر إليه من ثلاث وجهات نظر؛

١- بالتَّجِيَّد أصبح الله حاضرا في الإنسان، بل أخلى ذاته واتَّذَ صنورة العبد صار شبيها بالبثر وظهر في صورة الإنسان (فينبي ٧: ٧)

٢- حبراً العطاء على التَّمتُع بالسلطان المعطى له " هكذا ابن الإنسان جاء لا ليخدِمه النَاس، بال ليخدِمهم ويفدي بحداته كثيرا مدهم (متى ٢٠: ٢٨)

٣- وبموت السيّد المسيح وقيامته أصبحت حياته كأنها قربانا لله الأب وخلاصا البشر الذين صار أخا لهم. هذا العطاء الذي به أراد المسيح أن يستأصل أذاذيتنا، بلغ ذروته في الصئليب، والمؤمن عندما يرجع الى ذاتِه ويحكم على نفسه بتواضع التوبة يدرك ثمار سر الفداء الخلاصي الذي يثمر في سلوكه وأعماله ليذال الحياة الأبدية.

| 1 |  | ь. | a.i | М |
|---|--|----|-----|---|
| r |  | Ξ, | 7-  | _ |

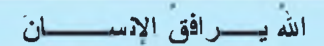
١ -عدد ثلاثة من اختياراتك الشخصية الأخلاقية لتربح نفسك في المسيح، في ضوع ما يأتي:
 وذعا الحموع وتلاميذه وقال لهم: من أراد أن بالغذي، فلنذكر نفسة ولحمل صلابة واتدغني.. فعادا ينفع الإنسان لو ربح العالم كلة وخسر نفسة ؟

#### ٢- اقرأ النصُّ الآتي وأجب:

ليس لسبب آخر لمن جددنا وصار إنساناً إلا لخلاص جنس البشر و لأجل محبّة البشر فقط الخذ جسدنا لكي يرحمنا, لانة لا يوجد سبب أخر للتنبير الإلهي غيره وبالطّبع موقف الآباء هو موقف الكتاب المُقدّس الدي يعلنُ المشيدة الإلهية بكل وضاوح . . القديس يوحا الذهبي الفم



٢ - وضَنْحُ كيف تمتلىء نفسنك بالنور والنعمة باتحالك بجسد يسوع ودمه في القداس الالهي؟





إنَّ حصيلَةَ ضحايا الهزَّة الأرضيَّة عام ٢٠٠٩ التي ضربت أندونيسيا ارتَفعَتُ إلى أكثرَ من ١١٠٠ قتيل



# أيكونُ الشرُ نتيجة غياب الذير، و و و أم أنَّهما وُجدا معاً في وقت، واحد؟

انُ الشرُ في مختلف مظاهره - في الموت الذي هو نتيجة طبيعة الإنسان المحدودة، وفي الخطيئة التي هي نتيجة إرادته الضّعيفة - لم يعد ذلك السيّد المتسلّط الّذي يستعبدُ الإنسان. ففي المستانكشف انا عجرُ الشّر، وأصبح في مقدورنا، باتّحادنا بالمسيح الّذي سحق الموت وانتصر على الخطينة وحررنا من عبوديّة الشر، أن نسيطر على الموت وننتصر على الخطينة، بحسب قول بولس الرسول في كلامه عن القدامة: ومتى لبس هذا المائت ما لا يموت، وليس هذا الفاني ما لا يغنى، تم قول الكتاب: الموت ابتلّعة النّصرُ. فأين نصرك يا موت؟ وأين يا موت شوكتُك؟ وشوكةُ الموت هي الشّريعة. فالحمدُ لله الّذي منحنا النّصر بربّنا يسوع المسيح واكورنثوس ١٠ عه - ٧٠)

#### أوَّلاً - الإيمان المسيحيُّ والشر الطّبيعيُّ:

وبيدما هو في الطّريق، رأى اعمى منذ مولده. فسأله تلاميده: يا معلم، من اخطا؟ اهذا الرجل أم والداه، حتى ولد اعمى؟. فلجاب يسوع: لا هذا الرحل أخطأ ولا فلجاب يسوع: لا هذا الرحل أخطأ ولا والداه. ولكنّه ولد أعمى حتى تظهر قدرة الله وهى تعمل فيه. عليدا، ما دام النهار، أن نعمل أعمال الذي أرساني، فمتى جاء الليل لا يقدر أحد أن يعمل. أذا نور العالم، ما دمت في العالم. قال هذا وبصق العالم، ما دمت في العالم. قال هذا وبصق في التراب، وجبل من ريقه طيداً ووضعه على عيني الأعمى وقال له: اذهب: واغتمل في يركة سلوام. فذهب واغتمل، فأبصر أبي واغتمل، فأبصر أبي المؤام. فذهب واغتمل، فأبصر أبي المؤام. فذهب واغتمل، فأبصر أبي المؤام. فذهب واغتمل، فأبصر أبي المؤام. فأبيدا المؤام. فأبصر أبي المؤام. فأبيدا المؤام. فأبيدا المؤام. فأبيدا المؤام. فأبيدا المؤام. فأبيدا أبيدا المؤام. فأبيدا أبيدا أبيدا المؤام. فأبيدا أبيدا أبيد

■ ما قصد يسوع المسيح واكنه ولاد أعمى حتى تظهر قدرة الله وهي تعمل فيه '؟

يسوغ لم يُعط تفسيراً الشِّرا بلُ عملَ على إز البّهِ، فيوحدا البشير في الفصل التّاسع من إذجيله، يروي أنَّ سؤال التَّلاميذ يسوع يطرخ معضلة وجود السر الطبيعي في العالم. لماذا ولد هذا الرُّجلُ أعمى؟ هل مرضله نتيجة خطيئة أبويه؟ ويمكننا أن نطرح السُّؤال عامةً: هل المرض والموت وسائر الشرور الصبيعتة هي نتيجه خطيئة أبويدا الأولين؟ على هذا السُّوال يردُ يسوعُ بالنفي: الشرُّ الطبيعي ليس نتيجة خطيئة الإنسان ولا خطيئة الجدِّين الأولين. ولكنُّ يسوع لا يعطي جو ابا نظرياً، انما جو انه عملي، وكانه يقولُ: إنّ الجواب الوحيد على مشكلة الشر مو العملُ على إزالته: يجب أن تظهر أعمال الله فيه . وأعمال الله هي شفاءُ المرض، وهذا ما صديع يسوغ إذ كان يجول في جميع المدن و القرى، يعلمُ في المجامع، ويكرر بإنجيل الملكوت، ويشفى كلُّ مرض وكلُّ سقم ". "

#### كيف عالج يسوغ المسيخ الشر الطبيعي ؟

الشر الطبيعي هو الذي يحدث من دون إرادة الإنسان، كالمرض والموت والكوارث الطبيعية التي تسبيب للإنسان الأذى والضرر، كالزلازل والفيضانات والأوبئة، فيُحدث خللاً في جسمه أو في نفسه، ويسبيب له المرض والألم أو يقوده الى الموت. إذن لماذا لم يخلق الله عالماً من الكمال بحيث لا يتمكّن أي شر من الوجود فيه؟ الله في قدرته غير المنتاهية أراد أن يخلق عالما في حالة مسيرة الى الكمال الأقصى اي مع ظهور بعض الكائذات وانقراض غيرها.

المطران سايم يستروس.

#### ثانيا- الإيمانُ المسيحيُ والشَّرُ الأدبيُ:

"فالكتاب يقول: كان آدم الإنسان الأول نفسا حدّة وكان ادم الأخير روحا يُحيي. فما كان الروحانيُ اولا، بل البشريُ، وكان الروحائيُ بعدهُ. الإنسان الأول من الدراب فهو ارضييُ، والإنسان الأخر من السنماء. فهو ارضييُ، والإنسان الأخر من السنماء. فعلى مثال الارضي يكون أهل الأرض، وعلى مثال السنماويُ يكون أهل الديماء. اقول لكم، ائها الاخوة، إن اللّحم والدّم لا يمكن المود أن يرث ملكوت الله، ولا يمكن للمود أن يرث الخلود. واسمعوا هذا المئر: لا نموت كُلنا، بل نتعير كُلنا. وشوكة المود لا يمكن هي الخطيئة، وقوة الخطبئة هي المدريعة المدريعة .. فالحمد نه الذي منحذا النصر برتا يسوع المسيح. (اكورنئوس ١٠)

إن خطيئة ادم الأول، الإنسا القديم، تكمن في نظرته الخاطئة إلى ما يعطى الحياة وما يجلب الموت، إذ ظن أنه بالاتّحاد بالله يجذ الموت، وبمقاومته يحصل على الحياة.

أمّا يدوع، ادم الثّاني والإندان الجديد، فقد قبل الموت في الاتّحاد بالله ووجد الحياة في القيامة، وجنده من الدّاخل، مظهرا وجه الله الحقيقي، مبيّنا السبيل الوحيد الذي لابد للإنسان أن يسلكه لذا أراد تدقيق ذابّه، ومن خلال الموت الذي هو للإنسان حجر عثرة وسبب شك، بيّن للإنسان أن الله هو أبدأ الآب، الذي يعطى الحياة.

#### ■ أحدًد صفات أدم الأول:

#### ■ أحدد صفات أدم الأخير:

#### ■ ما المقصود يما يأتى: فالإنسان هو المسوول عما يحدث في العالم من جرائم ومظالم.

الشر الأدبي أو الأخلاقي هو الخلل الذي يحدثُه الإنسانُ بملء إرادتِه في نفسه وفي الاخرين؛ وهذه هي الخطيئة على مختلف أنواعها، فعندُما يقتلُ إنسانَ أخاه، أو يظلمُه، أو يستعبدُه، أو يستعبدُه، أو يستعلمُ كأداةِ لتحقيق مأربه الأذانيّة، لا يخطر على بال أحد أن يتهم الله ويعزو إليه مسؤوليّة ذلك، فالإنسان هو المسؤول عمّا يحدث في العالم من جرائم ومظالم. "

<sup>&</sup>quot;المرجع المدابق

#### ت <mark>ول</mark>ے م

#### أولا- الشرّ الطبيعي:

١ حدود الطبيعة البشرية: لم يخلق الله طبيعة غير معرضة للمرض والموت، لأنه لو وجدت تلك الطبيعة، لما كانت طبيعة مخلوقة، بل طبيعة إلهية غير منفصلة عن طبيعة الله الأزلى، وما كان بالتالي وجد خلق، بل كان الله وحده في ذابه الإلهية. أمّا الخلائق فهي محدودة في الزّمان والمكان وخاضعة المرض والموت، ومن هذا النّقص ينتج ضعف الإنسان ومرضه وموته.

٢ - بالتّجمئد شارك الله الإنسان بطبيعته ليرفعة إليه: إذ اخذ جسدا بشريّا في شخص يسوع المسيح، ليزيل الشّرّ، فهو بموبّه وقيامبّه انتصار على الموابّ واقام معه الإنسان المائت إلى حياة الله.
 ٢ -قيامة يسوع هي الجواب الأخير على وجود الشّر الطبيعيّ: إنّ يسوع، في شفائه المرضى، عمل على إزالة المرض، وفي آلامه وموته وقيامبّه انتصار على الألم والموت. لذلك، أصبح مثلنا قابلا لللم والعذاب، ليزيل بالمه وعذابه ألمنا وعذابنا؛ بل هو الطّريق الذي لا بد للإنسان أن يسلكه لتتحول طبيعته من طبيعة مائتة محدودة إلى طبيعة تشارك الله في حياته الخالدة وكيانه اللامحدود.

#### تُأْلِياً : الشَّرُّ الأدبيُّ:

1- في الحريّة إمكان الخطيئة: إذا كان الشّر الصبيعيُ ناتجا من طبيعة الإنسان المحدودة، فالشّرُ الأدبيُ ذاتجُ من سوء استعمال الإنسان حربته. فالله لم يخلق الإنسان خاطدًا، بل خلقه حرا وفي الحريّة يكمُنُ امكانُ الخطيئة؛ وفيها يكمُنُ إمكان التألّه. فالحريّة ليست مجرد إمكانِ الاختيار بين الخير والسر، بل هي بالأحرى إمكانُ الإسهام في بناء الدات. ومن يختارُ الشّر يظنُ نفسه حرا، إلا أنه في الواقع مستعبد للشّر، بحسب قول يسوع: كلّ من يخطأ كسسان عبدا الخطيئة (يوحناه: أنه في الواقع مستعبد للشّر، بحسب قول يسوع: كلّ من يخطأ كسسان عبدا الخطيئة (يوحناه: 1). والمسيخ جاء ليحررنا من تلك العبوديّة: فإذا حرركم الابن، صرتم بالحقيقة أحرارا (يوحناه: 1)

٧ - في المسيح الانتصار على الخطيئة: حيث كثرت الخطيئة فاضت دممة الله (رومية ٥: ٧٠)، وأمّا بيسوع المسيح فو هبذا النّعمة والدق". (يوحدا ١: ١٧)، لقد خلق الله الإنسان حراً؛ وفي هذه الحرية إمكان المتقوط في الخطيئة؛ إلا أنه لم يكتف بخلق الإنسان، بل أرسل إليه ابنه يسوع المسيح مخلّصا وفاديا، لينتصر على الشرّ والخطيئة، ويكون هو نفئه القوة الّتي بها يستطيع الإنسان أن يتغلّب بملء حرايّته على الشرّ والخطيئة. فالمسيح يكشف للإنسان إنه لن يستطيع تحقيق ذاتِه برفض

الله والتنكر لوصاياه، بل بالانداد به وبتتميم وصاياه. لقد قضى المسيخ على الشر والخطيئة دون الفضاء على حريبة الإنسان، وذلك بتجديد الإنسان من الداخل، وتصحيح نظريه الى الله، بحيث يرى فيه الخير الأعظم ويحبّه ويتحذ به بملء حريبته.

#### التَّقويسمُ:

١- كيف تفهم قول القديس توما الإكويني: "إن إرادة الخاطئ وحدها هي سبيا، الخطينة "؟
يقول القدير توما الإكويني في نقاشه حول أسباب الخطيئة: إن الإرادة هي الموهبة الرئيسة في أداء أي عمل بشري حسن أو رديء، وإن العقل يوجّه الإرادة، وإن العواطف تؤثر في الأفعال البشرية ولكنها لا تسيطر عليها. إن إرادة الخاطئ وحذها هي سبب الخطيئة، إلا أن الإرادة معرضة للاغراء من الخارج والداخل .

٧ - اذكر مع مجموعتك بعض القواعد الأخلاقية الذي تبعد السباب والشابات عن الشر والخطيئة.
 ويقول القديس توما الإكويذي أيضا: إن الشهوة تجربنا من الدلحل. وتعني الشهوة ميلا إلى الشراً داخل الشخص البشريّ. شهوة الجسد وشهوة العين ومجد الحياة (ايوحنا ١٩:٢). والشهوة تتعلّق بالرجات الجسنيّ، والطموحات الدبيوية، والأعراص الأدانية، وروح التملّك، وجاذبية القدم الماذية، وحب الظهور الدُنيويّ، وبإمكان هذه الدياد حسيا لل سند عادل الله البنري وسرّص الإنسان لاغراء لو تكاب البنري وسرّص الإنسان لاغراء لو تكاب الخطيئة.

# كلامُ الله وحياة المؤمنين

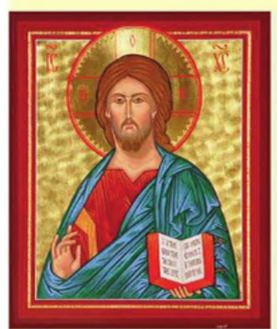
من السهل أن تجد تسويغا لكل تصرف خاطئ في حياتك، إن أرثت ذلك. لكن أن تحيا حياة النزاهة والأمانة في كل عمل تعمله من أجل معرفة حقيقية بالله، فهذا هو التحدي الحقيقي. فقد كان القديس بولس خادما أمينا لدعوة يسوع. ودعا المؤمن إلى التمسئك بالتعليم الصنديح والولاء والاجتهاد والنزاهة والاحتمال. قاذلا: تجدب أهواء الشباب واطلب البر والإيمان والمحبة والمثلام مع الذين يدعون الرب بقُلوب طاهرة، وابتعد عن المماحكات الغبية الحمقاء، لأنها تثير المشاجرات.





إنَّ الإيمان بكلمة الله نور يقود حياتنا الروحيَّة والاجتماعيَّة. وبها نصنتير بمواقف من حياة يسوع وتعاليمه الأخلاقية لنعس القداسة، لأنَّ الله هو مصدر الوحي، وبيسوع المسيح تعلَّمنا سيل الخلاص والقداسة المدونة في الكتاب المُقدس التي تحدث عنها أياء الكنيسة في كتاباتهم وحياتهم وشهادته م المسيحيّة عبر الثَّقايد الرسولي. وكلُّ مؤمن بالمسيح يعيش القيم الأخلاقيَّة الخلاصية و الفضال الإلهيَّة والإنسانيَّة ليكون كما أرادَه الله ابناً

في ملكونه.



كلام الله الأزلى في الكتاب المقدس

#### أولاً- الكلمةُ الإلهيَّةُ نورٌ حقيقيٌّ:

" في البدّء كان الكلمة، والكلمة كان عند الله، وكان الكلمة الله. هو في البدء كان عند الله، به كان كل شيء، وبغيره ما كان شيء ممّا كان. فيه كانت ما كان شيء ممّا كان. فيه كانت الحياة، وحياتة كانت نور الناس. والنور يُشرق في الظّلمة، والظلمة لا يقوى عليه . (يوحناا: ١-٥)

■ ما المقصودُ بعبارة والنور يُشرق في الظُّلمة ' ؟

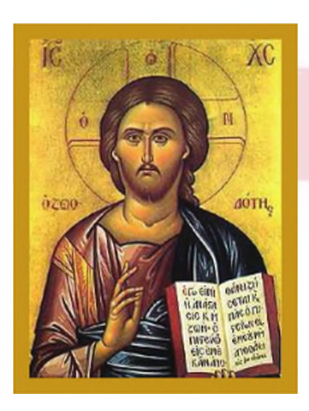
عمل الكلمة شمس البر الذي يُشرق بنوره على العالم، لكنّه لا يلزم الدين في الطلمة أن يقبلوا نوره، إن الإنسان الذي يرفض النور ويتمسلك بالطلمة يصير ظلمة، كما أن الذي يقبل النور يصير نورا العالم ولا يطيق الطلمة. إن كان الكلمة المنتجسد هو النور الحقيقي "، فإن إبليس باعتزاله مصدر النور صار ظلمة يبذل كل الجهد ليجتذب البشرية نحو مملكته، فيحمل سلطانا عليهم، لهذا دعاه السيّد المسيع اسلطان المحادية).

القنيمن كيرلس الكبير

#### ابين العلاقة بين الظّنمة وحياة الاسان الخاطيء ؟

#### أوضئ قصد القديس يوحنا ذهبي الفم حول موقف يسوع من النّاموس:

أنَّ السَّدَ المسيح لم يكمِل النَّاموسَ في نفسه فحسب، وإنَّما يكمَلُه أيضا فيذا، قادُلاً: هذا هو العجب، ليس أنَّه هو حقق النَّاموس، بلُّ وهبَدًا نحنُ أيضاً أنَ نكونَ مثله،



#### اليا- كلمة الله قوة المؤمن في الحياة:

لتحلُ في قُلُوبكُم كلِمةُ المديح بكُل غذاها .. بكُل حكمة . (كولوسي٣: ١٦)

أكتشف من نص القديس يوحدا الذهبي
 القم بعض صفات غنى المؤمن الروحية في
 عيس الكلمة الالهية؟

■ أحدد مصدر الحكمة في السلوك المسيدي كما أراده القديس بولس الرسول.

اراد بولس الرسول أن تسكن كلمة المديح أو تستقر بهنى فى المؤمنين، فيتقبلون الحق الإلهي، لا ليقتدهوا به فكريا فحصب، بل يعيشون به، فيكون دستور حياتهم وقائدا داخليا يوجه الفكر والكلمات والملوك، وكما يقول المرتل: خبأت كلامك فى قلبى حتى لا أخطئ اليك متنقتى خزانة القلب والفكر بكنز الكلمة. نقتني الكلمة وندخل فى اعماقها، وعدم معرفه الكتاب هى مبيا، كل الشرور، فيكون الشدخص كمن يذهب الى المعركة بلا معلاح، فهل يرجع سالما ؟ وتقلّدوا سيف الروح الذي هو كلام الته المناها ؟

■ أوضّحُ من خلال الأمثلية أثر الكلمة الإلهية الفاعلة في كلُّ الدهور؟

#### أستخلص من النصل الآتي القيم الأخلاقية للإسان الجديد:

فاقولُ لكُم وأشهدُ في الرئب أن لا تسيروا بعد الآن سيرة الوثنيين الذين يُفكّرون باطبلاً.. لذلك امتنعوا عن الكذب، وليتكلّم كل واحد مذكم كلام الصدق مع قريبه .. وإذا غضبتم لا تُخطئوا ولا تغرب الشمس على غضبكم. من كان يسرق فليمنتع عن السرقة، بل عليه أن يتعب ويعمل الخير بيديه ليكون قادرا على مساعدة المُحتاجين.. لا تحزنوا روح الله العدو بي الذي به ختمتم ليوم الغداء. تخلّصوا من كُلُ حقد ونقمه وغصب وصياح وشنيمه وما إلى ذلك من الشرور. وليكن بعضكم ليعض ملاطفا رحيما غافرا كما غفر الله لكم في المسيح . (افسس ؟: ١٧-٣٣)

#### أتعلُّهُ:

الدلا: الكتاب المقدس موهى به من الله: فالكتاب كله من وحي الله، يُفيدُ في التّعليم والتقنيد والتقويم والتأديب في البر، ليكون رجُل الله كامبلا مستعدا لكل عمل صالح (٢٠يموثلوس ١٠ - ١٠) واعلموا قبل كل شيء ألا أحد يقدر أن يُفسّر من عنده أيّة نبوءة في الكتّب المقدس ( ٢٠طرس ١٠ - ٢٠). ثانياً: أن نتكلم عن وهي الكتاب المقدس هو أن نتكلم على عمل الروح القدس: عندما يؤم ن نتكلم على عمل الروح القدس: عندما يؤم ن المسيديون أن الكتاب المقدس موهى به، فهم يصرحون بالوسيلة التي اختارها الله ليعمل بين البشر. فالكتاب المقدل هو إحدى الطرق التي يحمل بوساطتها الروح القدم شهادة الدق ويلهم ويؤيّدُ إيمان المؤمنين، انه كلمة الله، والوحي هو الروح القدس الذي السهم كاتبي الكتاب المقدس: تقحصون الكتب المقدسة، حاسبين أن لكم فيها الحياة الأبديّة، هي تشهدُ لي (يوحناه: ٢٩)، وأعطى القوة لمؤلّفي الكتاب المقدس كي يعلنوا ويكتبوا كلمة الله.

للمُعلن في يسوع المسيح، فمن أراد الوصول إليها عليه اللّهاء به، فقد كتب الرسول لوقا البشير في المُعلن في يسوع المسيح، فمن أراد الوصول إليها عليه اللّهاء به، فقد كتب الرسول لوقا البشير في مطلع إنجيله: دو ت في كتابي الأول، يا ثاوف يلمن، جميع ما عمل يسوغ وعلم من بدء رسالته إلى اليوم الذي ارتفع فيه إلى السماء، بعدما أعطى بالروح القُدُس وصايا للّذين اختار هم رسلا (أعمال الرسل ١: ١-٣). والإنجيل المقدس يقدّم لذا تعريفا عن هذه الشّهادة، هذه التّعاليم ليست نظريات أوعقائذ علينا التّعاليم بها، أنها دعوة حياة واختبار، ويسوغ المعلم هو يسوغ الحياة، ومن المفيد التّعرف على تعاليم يسوع لكى نستطيع اللقاء به والحياة معه وفيه واليه.

فقد كان يسوغ يعلم في الهيكل وفي المجامع وفي البيوت وفي كل مكان، لقد تنوعت شرائخ مستمعيه وهم من البسطاء والصيادين والضّعفاء وعامّة الشّعب، ومعلمي الدين والسريعة، وأتباعه التّلاميذ والرسل وبعض النّساء أنتمُ الآن أنقياءُ بفضل ما كلّمتكم به (يوحناه ۱: ۳)، مقدّما تعاليمه عموما بأساليب منتوعة منها العظات، والمعجزات والأمثال ومفسرا لتلاميذه كلّ ما كان غامضا وعميقاً ليهدئهم لرسالة الملكوت. فعملُ الكتاب المقدّس ما يزالُ مستمرا في حياة ملايين النّاس، يقودهم مدن ظلام الخطينة ويؤس السر الى حياة الغفران والمحبّة والسّلام والحياة الفضلي. والله الحيّ ما يزالُ يعمل في التّاريخ بوساطة كلمته المقدسة الإتمام مقاصده في حياة كلّ انسان في الوجود، وهذا من أعظم البراهين على أنّ الكتاب المقدس هو كلام الله الأزلي.

#### ادَقويـــهُ:

١ - استنتج من النص الآتي ما يؤكد أثر تعاليم يسوع المسيح بالأمثال:

ویُشیهٔ ملکوت السموات کنز اُ مدفونا فی حقل، وجَدهٔ رحلٌ فخیّاهٔ، ومن فرحه مضی فیاغ کل ما یملِكُ واشتری نلِكَ الحقل، ویشیه ملکوت المتّموات تاجراً کان یبحث عن لُولُو نمین، فلمّا وجد لُولُوهَ تُمینه، مضی ویاغ کُل ما یملِكُ واشتراها...'.

#### ٣ -استنتج من النص الآتي ما يؤكد أثر تعاليم يسوع المسيح بالمعجزات والآيات:

وكان في احد الأيّام يعلمُ (يسوع المسيح)، وبين الدضور بعضُ الفريسيّ ين ومُعلَمي السريعة جاؤوا من جميع قُرى الجليل.. وكانت قُدرة الرئب تشفي المرضى على بده. وجاء بعضُ النساس يحملون كديما على سرير، وحاولوا أن يدخلوا به نيضعوهُ أمامهُ. فلمّا عجزوا عن الدخول لكثرة الرحام، صعدوا به إلى السُطح وكشفوا مكدا فيه ودلوه مع فراشه الى وسلط المجلس قدّام يسوع. فلما رأى يسوعُ إيمانهُم، قال للكسيح: يا رحلُ، مغفورة لك خطاياك. فأخذ مُعلمو السُريعة والفريسيُّونَ يقولون في أنفسهم: من هذا الذي ينطق بالتّجديف؟ من يقيرُ أن يغفر الخطايا إلا الله وحدهُ! فعرف يسوعُ أفكار هُم، فأجابهُم: ما هذه الأفكار في قلوبكُم؟ أيّما أسهل؟ أن يُقال: مغفورة لك خطاياك، أمْ أنْ يُقال: مغفورة لك

#### الوحدةُ الثَّانيةُ: اللهُ أرسل لذا ابنهُ يسوع



- أسماء يسـوع ومعانيـها
   ألقاب يسـوع ومعانيـها
- ◊ الخاطئ مدعو للدياة مع يسوع
- ❖ الإيمانُ والأعمالُ طريقُ المذكوتِ السَّماويَ

في بيت أبي منازل كثيرة.. أذا ذاهب لأهيئي لكم مكاذا.. أذا هو الطريق والحق والحياة، لا يجيء أحد إلى الآب إلا سي". (بوحداً ١٤١: ٢-٦)

حين نحقق أعمالاً، حين نعملُ الدق، حين نعيش مع المديح، ناتطيعُ أن نصل إلى الآب. فالسيدُ المسيخُ هو الطّريق والحقُ والحياة. إنّهُ المعبر الّذي لا بد منه لكى نصل الى الآب موضوع الإيمان. هذا ما أتاح الدلاميذ أن يخاطروا بحياتهم مع المسيح. و هكذا يستطيعون أن يبقوا على قيد الحياة بعد موت يسوغ، ويعملوا مثل أعماله، انهم مذازل حيه للآب، ومع المسيح هم حجارة حيه في بيت الله، وفيه يبنون معا في المشاركة الأخوية، وبهم يقيمُ الله في عالمنا.

#### أسماء يسوع ومعاذيها

الاسمُ هو تسمية نظاميّه تطلق على الشخص لتمييزه من غيره ولتوجيه الخطاب القادونيّ اليه، ويزلّف الاسمُ بهذا المعنى أحد عناصر الشخصيّة القانونيَّة للفرد، ولذلك تحدّمُ القوانينُ في مختلف دول العالم أن يكونَ لكلُ إنسان اسمٌ يُعرف به في المجتمع.

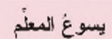
ويتكونُ الاسمُ عموماً من عنصرين: الأول هو الاسمُ الخاصرُ الّذي يُطلقه الوالدان على الولد بعد و لادته ويُسمُّى في العادة الاسم الشخصي، والثَّاني هو اسمُ الأسرة الّذي يندَمي اليها الفرد.

الاسمُ الشخصيُ: إن اختيار الاسم الشخصيّ وفق العانون السُوريّ وفي كثير من النُظم الأخرى يتم بحريّة لا يحدها أي قيد وعلى ذلك فإنّ الاسم الشُخصيّ هو اسمّ اختياريّ في تحديده، ولكنه، مع ذلك، وجوبيّ في ضرورة التّسمّي به، وذلك لأنّ اسم الأسرة لا يكفي لتمييز الشخص تمييزا دقيقاً ولاسيّما في حالة تشابه الأسماء، وهو وجوبيّ كذلك لتمييز الشخص من سواه ممن يحملون اسمه الأسرى نفسه من أفراد أسرته.

- أبدت عن أسماع وألقاب اخرى السيد المسيح:

#### يسوغ المخلّص







يسوغ الراعي الصالح



يسوعُ ابنُ الله

إنَّ أسماء الأقنوم الناني من التَّالوثِ الأقدس 'يموع، المسيح، ابن الإنسان، الرئب ' تربط بين السم يسوع ومعناه الخلاصي، وبين المسيح وقدرة الروح القدُس الممسوح بها. فيسوع المسيحُ هو ابن الله بشهادة الأب وجاء صوت من السماء يقولُ: أنت ابني الحبيب، بك رضيت '. (لوقا٣: ٢٧)، وهو الرب بملطانه الإلهي الذي صنع العجاب و قام من بين الأموات.

#### أولاً - أسماء الأقاوم التَّاتي من التَّالوث الأقدس:

هذه سيرة ميلاد يسوع المست : كانت امنه مريم مخطوبة ليوسف، فتبيّن قبل أن تمكن معة أنها حلى من الروح القدس. وكان يوسف رجُلاً صالخا فما أراد أن يكثف أمرها، فعرم على أن يتركها سرا. وبينما هو يُفكّر في هذا الأمر، ظهر له ملاك الربة. في الخلم وقال له: يا يوسف اين داود، لا تخف أن تأخذ مريم امرأة الك. فهي حبلي من الروح القُدُس، وستلذ ابنا تسميه يسوغ، لأنة يخلص شعبة من البنا تسميه يسوغ، لأنة يخلص شعبة من خطاياهم. حدث هذا كله ليتم ما قال الرب، بلسان النبي عمانونيل ا، أي الله معنا ".

(مکی۱: ۱۸ - ۲۳)

لقد أعطى الملاك ليوسف البار هذه الكرامة أن يمارس الأبوة مع أن السيد المسيح ليس من زرعه فأعطاه حق تسميده، وإن كان الاسم ليس من عنده بل بإعلان إلهي.

القاليس يوحنا الذهبى الفم

#### ■ ما حاجةً كلّ منا لاسمه؟

■ أستخرج من النص الكتابي الأسماء الّتي دعي بها يسوغ المسيخ ؟

■ أقارن بين معنيي اسميه في لقاء الملاك ليوسف ونيوءة (أشعياء ٧: ١٤):

#### أستخرج من النص الآتي أسماء ليسوع المسيح:

فكونوا على فكر المصيح يسوع: هو في صنورة الله، ما اعتبر مساواته لله غنيمة له، بل أخلى ذاته واخذ صنورة العبد صار شبيها بالبشر وظهر في صورة الإنسان، تواضع، أطاع حتى الموت، الموت على الصنيب. فرفعه الله أعطاه اسما فوق كل اسم انتخني لاسم يسوغ كل ركبة في السماء وفي الأرض وتحت الأرض ويشهد كل اسان أن يسوغ المسيخ هو الرب تمجيدا لله الأب. ".

(فيلبي ۲: ۵ – ۱۱)

#### ثائياً - أسماء يسوع مرآة لطبيعته اللهيَّة والاسائيَّة:

فَلَمَّا فَتَحَ الْكِتَابِ وَجِدَ الْمُكَانَ الَّذِي وَرِدَ فَيْهِ: رُوحُ الرُّبُّ عَلَيُّ لَأَنَّهُ مُسَحَدَى لَأَبْشُرِ الْمُسَاكِينَ،... (لوقاء:١٧-١٨)

الكلمة صار بشرا وعاش بيندا، فرأيدا مجده مجدا يفيض بالنّعمة والحق، نالله من الآب، كابن

لَهُ أُوحِدْ . (يوحدْ١١: ١٤)

وفي ذلك الحين يرى الناس ابن الإنسان انيا في سحابة بكل عزة وجلال . (لوقا ٢٠ ٢٧) فقال لهم: ومن أنا في رأيكم أنتم؟ فأجاب سمعان بُطرسُ: أنت المصيحُ ابن الله الحيّ . (متى ٢١: ١٥ - ٢١) ولقي أندر أوس أخاه سمعان، فقال له: وجدنا المسيّا، أي المسيخ ". (يوحنا ١٤)

ها هو حملُ الله الذي يرفع خطيئة العالم .

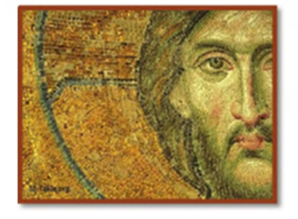
(یوختا۱: ۲۹)

أجابه يسوغ: أذا هو الطّريق والدق والحياة، لا يجيء أحد إلى الآب إلاّ بي".

(یوحنا۱۱: ۲)

إنَّ الابن مداو للأب في الجدو هـر أيْ أنَّ له الصبيعة الإلهية نفسها الَّتي لله الآب، فكما أنَّ الابن البشريُّ يأخــذُ عن أبيه الإنسان طبيعته الإنسانية، كـذلك ابن الله يستمدُ من الأب ط بيع ته الإلهيّة، وكما أنَّ النور الصنادر من الشمس له طبيعة الشمس نفسئها كذلك الابن المولود من الآب (و هذا معنى كلمة مولود) له طبيعة الآب عينها: " نور من نور، إله حق من إله حق.. وينتجُ من ذلك أنَّ الصفاتِ الإلهيَّةُ النَّـي للأب كالأزليّة والقدرة على كل شيء والمعرفة الدائة والقدامة الكاملة.. هذه الصنّفاتُ كلّها هي للابن أيضا، الابن صادرٌ عـن الأب واكنَّه مواودٌ غير مخلوق '.

- لماذا ندعو يسوع المسيح ابن الله ؟
- كيف أفسر عيارة روح الرثية على لاله مسدنى ؟
  - أحدد صفات الابن المساوية الآب في الجوهر.



• أستذرج من النصوص السابقة أسماء يسوع.

#### أنّ ها\_\_\_م:

يطاق على المولود اسم أيّا كان من أطلقه عليه، وفي تجسّد الرّب يسوع نلاحظ أن أسماءه لم يختر ها البشر ، وقد أعطانا الرّب هذه الأسماء لنفهمه بها ونناديه بها كبشر: أمّا أحب هذه الأسماء للفهماء بها ونناديه بها كبشر: أمّا أحب هذه الأسماء البيه فهو اسم ابن الإنسان الذي أطلقه على نفسه بفمه الطّاهر ونكر في الأناجيل ٨٦ مرة، أمّا اسم يسوع (يشوع) فمعناه المخلص لأنّه يخلّص المؤمنين به من خطاياهم. وهذه الأسماء على الرّغم من أننا نناديه بها كبشر لا تحده لأنّها مقتصرة على صفه واحده من صفاته الكثيرة (كالخلاص، القيامة)، فهو كل هذه الأسماء معا، والقديسة مريم العذراء كانت تنادي ابنها باسم يسوع، وقد مربّ في الاكتتاب بهذا الاسم الذي يعرفه به الدامل، فتسجيله في الاكتتاب بمثابة شهادة ميلاد يعترف به من السلطة المدنية الحاكمة في ذلك الوقت.

اللابيعض أسماع يسوع ومعاذيها: سُمَّي يسوعُ (يه شوع) وهو يعني الله يخلَّصُ، لأنه جاء مخلَّصاً ليصالح الإنسان مع الله لكي يحيا معه في عهد جديد.

تُلْتِها:المسيح: ذكر بطرس في خطبيّه الجموع: وأنتم تعرفون ما جرى، ابتداءً من الجليل بعد المعموديّة التي دعا إليها يوحدا ، وكيف مسح الله يسوع النّاصريّ بالرُّوح القُدْس والقُدرة، فسار في كلّ مكان يعملُ الخير ويشفي جميع الذين استولى عليهم إبليس، لأنْ الله كان معه '. (أعمال ١٠؛ هي كلّ مكان يعملُ الخير ويشفي جميع الذين استولى عليهم أبليس، لأنْ الله كان معه '. (أعمال ١٠؛ ٢٨) فلفظ المسيح بالتحاده الثّابت باسم يسوع، قد اتّسع مفهومُه الماعا عجيبا، ولم يعد لقب، المسيح بالنسبة اليه لقبا من الألقاب ويحمل كل الذين خلصهم المسيح، بحق، اسم المسيح بالنسبة اليه لقبا من الألقاب ويحمل كل الذين خلصهم المسيح، بحق، اسم

قَلَقُا: السَّدِدُ المسيعُ هو ابن الله المُتجسد من الرُّوحِ القَدْس حيث صوت الآبِ في الظُّهور الإلهيُ يقولُ: وقال صوت من السَمَاء: أنت ابني الحبيبُ، بكَ رضيت (مرقس ١: ١١)، والَّذي سمَاه كذلك الآب السَّماويُ في حدث التَّجلِّي، كما شهد لذلك يوحنا المعمدانُ عندما قالَ: وأنا رأيت وشهدت أنَّهُ هو ابنُ الله '. (بوحنا ١: ٢٤)، لقد دُعي ابن الله لأنَّه صورة الله غير المنظورة وفيه سُر أن يحلُ مله اللهوت في الجمد: هو صُورة الله الذي لا يرى وبكر الخلائق كلها (كولوسي ١: ١٥). وفي الذاء مداكمته امام رئيس الكهنة قالوا كلهم: أأنت ابن الله!، فأجابهم: أنتم تقولون إلى أنا هو . (لوقاً ٢٠ ؛ ٧٠).

رابعاً: كما أنَّ المخلص حمَّى نفسه ابن الإنسان مرات عديدة في الإنجيل المقدى: فأجابه الجمع: علَّمتنا الشريعة أنَّ المسيح يبقى إلى الأبد. فكيف تقول: لابد لابن الإنسان أن يرتفع؟ فمن هو ابن الإنسان هذا؟ (بوحنا ۱۲: ۳٤)، فما أجمل تواضع المسيح وهو يحدب نفسه واحدا من البشر بعد أن أخلى نفسه من مجده وصار من واحد من الناس ما عدا الخطيئة، انه للجميع لكل أمّة ولكل شعب ولكل انسان. وهكذا نجد أنَّ السدة المسيح جمع في شخصه الاسماء التي تتسبّه إلى الهوته كابن الإنسان لأنّه إلمّ حق وإنسان حق.

#### التُفويــــم:

#### ١ - استخرج من نص قاتون الإيمان أسماء يسوع المسيح الإلهية والإنساتية:

..وبرب واحد يسوع المسيح، ابن الله الوحيد، المولود من الآب قبل كل الدُهور، نور من نور، الله حق من إله حق، مولود غير مخلوق، مساو للآب في الجوهر، الذي به كان كل شيء، الدي من أجلنا نحن البشر ومن أجل خلاصنا نزل من السماء وتجسد من الراوح القدس ومن مريم العذراء، وناس، وصلاب عنا على عهد بيلاطس البنطى، وتألم وقبر، وقام في اليوم الدُّالث كما في الكتب، وصعد الى المثماء وجلس عن يمين الآب، وأيضاً يأتي بمجد عظيم ليدين الأحياء والأموات، الذي لا فناء لملكه.

## ٢ - قارب بين تسمية يسوع المسيح ' ابن الإسان الذائم والفادي البشرية جمعاء وبين كونه " ابن الله الحي ':

سأل المئيّدُ المسدِحُ تلاميدَه قادُلاً: من هو ابنُ الإنسانِ في رأيِ النّاسِ؟ (متى١٦: ١٢). بهذا المئول أبرز السيّد جانبا مهمّا في ايمانذا به بدعويه ابن الإنسان تأكيدا لتأنسه. فإن كان الآب، يُعلنُ لبطرس الرسول أنه ابنُ الله الدي مؤكدا لاهوته، فأنُ الابن نفسه يؤكّدُ ناسوته، كأنَّ ايمانذا به إنّما يقومُ على تأنّسه فبالتَجسُد الإلهيّ تقدم ابنُ الله كرأس للكنيسةِ ملكوتِ الله على الأرض، وباتّحاننا مع ابنِ الله المتأنّس ندخلُ – خلال مياه المعموديّة – إلى العضويّة في هذا الملكوت الروحي الجديد، عم بصورة خالفنا ونتمتع بحياتِه فينا، فنحملُه داخلنا كسر حياةٍ أبديّة. القنيس جيروم

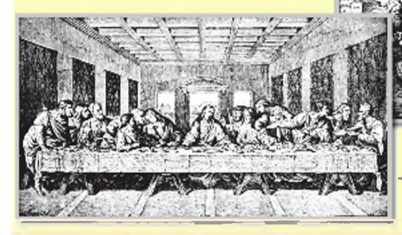


يسوغ الشَّافي والغافر



يسوغ الملك

يسوغ المُخلّص



يسوغ المعثم والسنيد

الألقاب؛ الّذي أطلِقَدَ، على يسوع المسيح تترجمُ حقيقة لاهوته التي نؤمن بها، والكلمة هو الأقنوم الثّاني، وهو أزلى وخالق ومعط الحياة حياة القداسة، وهو الفادي الّذي يعطي نعمة لكلٌ من يقبله، وهو الكاس قبل تجسنُده من مريم العذراء، الحقُّ الحقُّ أقولُ لكم: قبل أن يكون إبراهيمُ أذا كائِن (يوحنه: ٨٥)



كيف يمكن أن أتمثّل ألقاب يسوع أنموذجا في حياتي؟

#### أولا- ألقاب يسوع المسيح في العهد الجديد:

فأجاب يصوعُ تالميذه: الدقُّ الدقُّ أقرل لكم: ما أعطاكم موسى الحيز من السماء. أبيى وحدة نعطيكم الخبز الحقيقي من السَّماء. لأنْ خبر الله هو الذي ينزلُ من السُّماء ويُعطى العالم الحياة. قالوا له: يا سيِّدُ، أعطدًا كل حين مِنْ هذا الخُيزِ. فقال لهُم يسوغ: أنا هو خبر الحياة، من جاء الليُّ لا يجوع، ومن أمن بـي لا يعطش أبدا. لكنى قلت لكم: ترونى و لا تؤمنون ". (بوحنا۲: ۲۲-۳۲)

> اماذا دعا السُيْدُ المسيخُ نفسه ' خيز الحياة "؟

 ما سمات خيز الحياة كما وصفه القَدِّيسُ كيرِ لُسُ الكبيرُ ؟

اثا هو خبر الحياة ا، ليس خبرا جسدانيا، فهو لا يسد الإحساس بالجوع فقط، ويحرر الجسم من الهلاك الذاشئ عنه، بل يعيد تشكيل كل الكائن الحيّ بأكمله إلى حياة أبديَّة. تشيرُ هذه الكلماتِ إلى الحياةِ والذعمة الَّتِي دَذَالُهُمَا بِوسَاطَةِ جَمَدُهُ الْمُقَدُّسِ، الَّذِي بِهِ تتنقلُ خاصيه الابن الوحيد هذه، أي الحياة. حينما ذعينا إلى ملكوت المثموات بالمسيح فان المن الرمزي لم يعد بعد يخصننا، الأننا لسندا نقتات بعد بحرف موسى، بل لنا الخبز الَّذِي من السُّماء، أي المسيح، هو يقوندا الي حياةِ أبديةٍ، بوساطة زاد الروح القدْس، كما بشركة جسده الخاص، الذي يسكب، فيذا شركة الله، ويمحو الموت الذي حلّ بنا من اللعنة القديمة.

القدسُ كيريُس الكبير

أذكر القابا أخرى السيد المسيح

أشرخ معنى الألقاب الآتية الّتي تحلّى بها السبيد المسيخ:

| 0             |                                    |
|---------------|------------------------------------|
| X Go W        | - الراعى الصنالح (بودنا١٠: ١١):    |
|               | - هجر الراويةِ (نفسس: ١٩-٢٠):      |
| 3anaja assire | - للد ان العادل (يعقوبه: ٩):       |
| sail, a Arira | - الألف والداء (رويا ١ : ٨ - ١ ١): |

#### تُاتيا- الكنيسة مدعوة للإيمان بالكلمة الإله:

يسأل يسوغ تلاميذه: من أذا في رأي النساس؟ فأجاب بطرس: أنت المسيخ (مرقس٨: ٢٧-٢٩). إن لفظة المسيح (مشيح) التي تعني الذي مسده الله الها، هي من اهم الألقاب التي أطلقت على يسوغ، فقد استُعملت في كتب العهد الجديد نحو ٢٧٠ مرة. ويطلق هذا اللّقب عادة على النبى والكاهن والملك، لأنهم كانوا يُمسحون على النبى والكاهن والملك، لأنهم كانوا يُمسحون بالريت دلالة تكريسهم لخدمة الله، والمسحة بالريت هي رمز منح الروح القدس. فموسى مارون وبنيه ليكونوا كهنة الله مصح هارون وبنيه ليكونوا كهنة الله المتعرب الملكوت. (شعياء المسح بالروح عليه المناها ا

■ أستذرج من الآية (متّى ١٠٠٠) القرق بين المصياح والنّور.

لقد عرفه بطرس وحده وقال: مسيح الله (اوقاه: ۲۰)، إذ يشمل هذا الاسم كل شيء، ويعبّر عن طبيعته، ويحوي كلّ الفضائل ويعبّرف بطرس أنه مسيخ الله! عرف بطرس أنه مسيخ الله! يكمن كلّ شيء، فقد دفع الآب، كلّ شيء في يده (بوحناه: ۳۵). لذا فيه الأزليّة والعظمة التي للأب لتؤمن إذن كما آمن بطرس، فتطوب أنت أيضا وتتاهل للسماع الكلمات: إنّ لحما ودما لم يعلن لك لكن أبي الذي في السموات (متي ۱۱: الأرضيات، أما من ينطق بأسرار الروح الأرضيات، أما من ينطق بأسرار الروح على تعاليم اللهم والدم بل على الإعلان الإلهي.

القديس أمبروسيوس

- أقارن بين الدياة في النور والدياة في الظلمة بحسب (بوطا۳: ١٨-٢١).
  - أستخرج من نص القديس أميروسيوس ألقابا السبيد المسيح.

#### أنعلكم:

للا إلى يسوع المسيح هو: الكرمة حيث يُؤخذُ عصيره مادّة مقدّسة تقدم باستمرار ذبيحة شكر، وهو نور العالم الذي يرمز البر والحق والقداسة والعلم بينما ترتبط كلمة الظلمة بالخطيمة والفساد والفش والجهل. ولقد، نور العالم يعني أن كلّ شيء يأخذُ حقيقته ووجوده من الله والحياة نفسيها من نور الله، فهو مصدر الوجود وباعث الحياة في الكون، والارتباط وثيق بين الحياة والنور. أما لقي، ابن الإنسان الذي جاء وبذل حياته فداء المكثيرين، فهو يلخص الحمل الذي محا خطابا العالم وفي الغد رأى يوحنا يسوع مقبلا إليه، فقال: ها هو حمل الله الذي يرفع خطيئة العالم (بوحنا1: ٢٩)، وعلى ابن الإنسان أن يتألم ويحتمل الموت ويقوم بعد ثلاثة أيام وهو ابن الله الذي يملك القدرة المطاقة فقد أعطاه الله كل سلطان. وأوضح يسوع المسيخ التلاميذه من خلال لقب الدان العامل أنه سيجلس عن يمين الآب يشارك الله في قدرته ويكون ديّان العالم والآب لا يدين بنفسه أحدًا لأنه جمل الدينونة كلها لملان (بوحناه: ٢٠). إنه المسيخ الملك الذي امتلأ سامعوه إعجابا بحكمته جمل الدينونة كلها لملان الخلاص الذي تفسير موته ومعرفته وتعاليمه، وهو الطريق إلى الملكوت السماوي، فهو يحمل كرازة الخلاص الذي تفسير موته كذبيحة تكفير عن الخطابا.

ألقاب المعاربة المسيح في حياتي: أي إنسان بطالغ ألقاب يتيقن صفات يسوع المسيح وقدراته الإلهيئة التي أعطنه سلطانا مطلقا على كل شيء، ويتمثل الأسماء ليسوع المسيح والألقاب في سلوكه وحياته اليومية فهو مدعو لأن يكون ملء قامة المسيح (أفسس؛ ١٣)، فكل مؤمن عضو في هذا الجسد وينمو في الكنيسة، إذن قامة ملء المسيح هي أنْ يقوم كل مؤمن بدوره، ويثبت في المسيح، ويقوم بعمله الذي يمحد به الله حسب مواهبه، وينمو نموا طبيعياً. فعندما نتعرف يسوع المسيح من خلال الألقاب التي أطلقت عليه أو أطلقها هو نفيه على نفسه، كالمسيح ، ابن البشر ، المعلم"، الكامة ، الابن "ما المن الله المناح"، المحب المعلم"، الكامة ، الابن "ما المناح"، المحب المعلم المناح على أن واحد على ألوهية يسوع وانسانيته، وتدعونا لنكون مل عامة المسيح، هذا يعني أثنا الرعاة المالدون والأغصان الحيّة في كرمة يصوع فنشهد بذلك على إيماننا الحق واننا مدعولون لأن نتمثل ألقاب يسوع مع الله والأخر فنكون أبناء الله، وأبناء أبينا الذي في المهوات.

| : | <br>_ | 4 | قو | 31 |
|---|-------|---|----|----|
|   |       |   |    |    |



١ - وضَّحُ كيف تتمثَّل ألقاب يسوع الآتية في حياتك اليوميَّة.

- نور العالم: " أذا هو ذور العالم '. (يوحد ١٦: ١٢)

- الراعي الصالخ: 'أنا هو الراعي الصالح". (يوهنا١٠: ١١)

- الحق: " أنا هو الطّريق والحقُّ والحياة . (يوحنا ١٤١: ١)

#### ٢ - وظف تعاليم يسوع في حياتك واختياراتك الشخصية:

و عاد يماوغ إلى مُخاطبتهم، فقال لهم: أنا نورُ العالم. من يتبعني لا يمشي في الظُلام، بل يكونُ له نورُ الحياة ". (يوحنُه ١٢) \_\_\_\_\_\_

٣- ضع مع مجموعتك خطّة تتمثّل بها ألقاباً ايسوغ المسيح تدل على قيم روحية تعيشونها مؤمنين مع الاخرين:

| ٣ - لكي أكون نورا للعالم على أن:                                                      | - لكي أكون راعيا صالحا على أن : |
|---------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| <ul> <li>٤ - لكي أكون غصدًا حيًا من أغصان الكرمة</li> <li>الحقيقية على أن:</li> </ul> | ١- لكي أكون ملحا الأرض علي أن : |
|                                                                                       |                                 |

## الخاطئ مدعو للحياة مع يسوع



كيف يُمكنُ أن أربِّي ضميري كي يكون مع المسيح وفي المسيح طوال حياتي؟





إنّ الله لا يسمحُ الإنسان ، لأن الله صادق فلا يُكلفكُم من التّجارب غير ما تقدرون عليه ، بل يهيئكم تجربة فوق طاقة الإنسان ، لأن الله صادق فلا يُكلفكُم من التّجارب غير ما تقدرون عليه ، بل يهيئكم مع التّجربة وسيلة النّحاة منها والقُدرة على احتمالها (اكورنثوس ، ۱ : ۱۳) ، ولتجنّب الخطيئة نتجنب أولئك الأشخاص والأماكن والأشياء التي تقودنا نحو الخطيئة ، ونعمد إلى اللجوء المنتظم لسر التوبة لأن نعمة الروح القدس هي التي تمكننا من مواجهة التّجارب وندن في حالة أقوى . إن الله يدعو



الخطأة الى التوبة والابتعاب عن الخطيئة والرُّجوع إليه؛ "أقولُ لكم: لا، وإنْ كُنتُم لا تتوبونَ، فستهاك ون كلكم مثلهم" (لوقا١٣: ٣)، والانسجام الكلَّيِّ مع إرادة الآب السُّي معاوي والتوقُفُ عن فعل الخطيئة، ومقاومة التُجارب كي يصبح الخاطئ مخلوقاً جديداً، لأن الحياة الروحيَّة تهدف إلى نمو صورة الله في الإنسان.

الأب يقرخ بتوية وعودة الابن الضال

#### أولا- الشداب والحياة الاستهلاكية:

ونحن نعلم أنْ كل ما تقولُهُ الشريعةُ الما تقولُهُ الدرنَ هُمْ في حكم الشّريعةِ، السنكت كل إنسان ويخضع العالم كلَّهُ لحكم الله. فالعملُ بأحكام الشريعة لا يُبرر أحدا عند الله، لأنَّ الشريعةُ لمعرفة الخطيئة . ولكن الآن ظهر كيف يُبرر الله البشر مِنْ دُونِ الشَّريعةِ، كما تَشْهِدُ لَهُ الشَّريعةُ والأنبياءُ. فهو يُبرر هُم بالإيمان بيسوع المسيح: ولا فرق بين البشر. فهم كلهم خطئوا وحرموا مجد الله. ولكن الله بررهم مُجَانَا بِنعمتِه بِالمسيِح يِسوعُ الَّذِي افتداهُم والَّذي جعلهُ الله كفَّارة في دمه لكُلُّ منَّ يُؤمنُ به. والله فعل ذلك لنظهر برُّهُ. فإذا كان تغاضى بصيره عن الخطايا الماضية، فهو في الزُّمن الحاضر يُظهرُ برُّهُ ليكونَ باراً ويُبرر من يؤمن بيسوع ". (رو په ۲۱ - ۲۱)

الشباب والإعلام: الإعلامُ سوف يحكمُ العالمُ؟! ربما تبدو هذه المقولةُ سطحيَّة ومبالغاً فيها، فلوسائل الإعلام دور أساسيٌّ وجوهريٌّ في: ١-تربية الأجيال،

٢-تشكيل وتوجيه الرأى العام.

٣-الوصول إلى ثقافة كوكبيّة واحدة.

٤- التَاثير في الاقتصاد العالمي والمحلي.

الشياب والعاطفة: ثمة خلط واضح في مفهوم العاطفة والحب العاطفة هي طاقة الحب التي تتشكل حينما يقودها الإنسان الى الوجهة التي يريدها، فمن الممكن أن يتدنى بها إلى مستوى الحسيات و الخطيب أو يكتفى بمحبة انسانية نشاهدها كل يوم في الحياة العملية، أو يتسامى بها بنعمة المسيح وعمل روح الله القدوس لتصير محبة روحانية مقدسة، من خلالها يتعامل مع كل الناس في الأسرة والكنيسة والمجتمع والصنداقة والزواج .

#### ■ كيف أستفيد من وسائل الإعلام في اكتساب المعرفة والاطلاع على كل جديد ؟

#### ● كيف ينظرُ الله إلى الشخص الخاطيع؟

يُعلَّمُذا الكتابُ المقدى أنّ الله يكره الخطيئة، ولا يتخلى عن مُرتكبيها!. يُحبُّهم ويففر لهم إن هم تابوا ورجفوا عن طريقهم الخاطئ وطلبوا من الله العفران. حتى إن استمرت نظرة المجتمع لهم سلبيّة تجاه أخطائهم التى ارتكبُوها، فالفرصة دوماً مفتوحة بكل أمل ورجاء لمن يقبل إلى الله، وسيجذ عنده الصنفح والغفران والبداية الجديدة. الذي يُريذ أنْ يَخلُص جميع الناس ويبلُغوا الى معرفة الحق .

#### ثانياً الضميرُ الأذلاقيُ والإيمانُ المسيديُ:

يقول المئيدُ المسيخ: تمّ الرمانُ واقترب ملكوت الله. فتوبوا وأمنوا بالإنجيل . (مرقس ١٠٥١)

وقال يسوع الحموع: انتبهوا وتحفظوا من كل طمع، فما حياة الإنسان بكثرة أمواله .

(لوقا۲۱: ۱۵)

وماذا ينفعُ الإنسان لو ربـح العالم كلهُ وخسر نفسهُ؟ ويماذا يقدي الإنسانُ نفسهُ "؟

(متی۱۱:۲۱)

■ أذكر القصد من القول: ' فمـــا حياةً الانسان بكثرة أمواله '.

الضّمير: وعيّ للذات، يحمله الإنسان في داخله ككائن عاقل.

حكم الضمير: الضمير الأخلاقي حكم صادر عن المقل، يعرف به الشخص البشري الصفة الأخلاقية للفعل الواقعي الذي قد فعله، أو يفعله الآن، أوقذ يفعله. وعلى الإنسان، في كل ما يقول أو يفعل، أن يتبع بأمانة ما يعلم الله قويم وحق. والإنسان إنما يدرك ويعرف قواعد الشريعة الإلهية بحكم ضميره: لأن الضمير شريعة من روحنا ولكنه يتجاوز روحنا، ويصدر إلينا الأوامر، ويشعر بالمسؤولية والواجب، والخوف والرجاء. وينبغي لكل واحد أن يكون له من الحضور في ذاته ما يجعله يسمع صوت ضميره ويتبغه. ومطلب الحضور الإناخلي هذا تثنت ضميره ضرورته بسبب ما تعرضننا له الحياة مرارا، من تجنب التقكير والمحاسبة، أو الرجوع الى الذات.

القديس او غسطيدوس

أبين رأيي في قول القديس أو غسطينوس:

وينبغي لكل واحد أنْ يكون له من الحضور في ذاته ما يجعله يسمعُ صوت ضمير هو يتبعه ".

#### أيين دور الضمير في ضبط السكوك البشري.

الدق بن الضمير صوت الروح، والأهواء صوت الجسد، وهل من المستفرب أن تتعارض هاتان اللغتان في أكثر الأحيان؟ فإلى ايهما نستمع إذن؟ إن الضمير لا يضل أبدا، انه هو الثايل الحقيقي الذي يُرشذه، ومن اتبعه أطاع الطبيعة ولم يخش أن يضل أبداً. المفكر جان جاك روسو

#### تعليم :

أولا-تنشئة الضمير: الصمير الذي احسنت تنشئته يكونُ قويما وصادقا. فيصدر أحكامه وفقا المقل، وبذلك تكون متوافقة مع الخير الحقيقيّ الذي أرادته حكمة الخالق. إنْ تربية الضمير على معرفة الشريعة الطبيعيّة يجعلنا قادرين على التمييز بين الخير والشّر بالفطرة، وهذا ما ندعوهُ الضميرُ الأخلاقي الذي يقودُ حياتنا كلّها، وبه نكفل أن نعيش بسلام، فيُثبتون أنْ ما نامر به الشريعةُ مكتوب، في قُلوبهم وتشهدُ لهم ضمائرُ هُم وأفكارُ هُم، فهي مرة تتهمهُم ومرة تدافيع عنهم (رومية ٢: ١٥). وفي تتشئته يكون كلامُ الله النور الذي يضيء طريقنا، وشهادة الآخرين وإرشاداتهم السلوكذا الاجتماعي عوذا لنا لكي نذهم بالمناهم الداخلي وراحة الضنمير فانا مثلهُم أبذُلُ جهدي الأكون أبدا سليم النيّة عند عوذا لنا لكي نذهم بالمناهم الداخلي وراحة الضنمير فانا مثلهُم أبذُلُ جهدي الأكون أبدا سليم النيّة عند

قانيا - الإيمان المسيدي والضمير الاسائي: الحياة الروحية موهبة من الله، فالابن يهب أنا روحه كي نحقق دعوة البيوة التي دعينا إليها، والسلوك المسيدي هو تجاوب مع نعمة الله، يجعل الإيمان واقعا في حياتنا اليوميّة وعلاقاتنا المختلفه، ومن هذا نفهمُ أنَّ تعليم يسوع يحملُ بعدا عاماً وشاملا لأنه موجّة الى ضمير كل إنسان، أجب قريبك مبتلما تحب نفسك ، فهو دعوة موجّهة إلى حريّة كل إنسان كي يتحمل مسؤوليّته، وعلى المؤمن - انطلاقا من إيمانه الحيّ -أن يتجاوب تجاوبا حراً متجدّاً مع المحبّة، وأنْ يترجمها سلوكا في واقع حيات اليوميّة، وثمة قواعدُ يُعمل بها في جميع الحالات:

الا يُسمح إطلاقا أنْ يُصنع السرا لينتج منه الخير.

اتباغ القاعدة الذهبية الإنجياية و عاملوا الذاس مثلما تريدون أن يُعا لوكم (متى٧: ١٠ولوقا٦: ٣١).

المحبّة تكون دائما في سياق احترام القريب وضميره: وهكذا تُخطئون إلى المسيح حين تخطئون إلى المسيح حين تخطئون إلى إخوتكم وتجرحون ضمائر هم الضّعيفة (اكورنثوس ١٧: ١). فالضمير الصنّالخ النّقي يُنيره الإيمان الدقيقي، لأن المحبّة تصدر في الوقت نفسه عن قلب طاهر وضمير صالح وإيمان صادق.

قام به وما كان عليه أنْ يقوم به، وهذه المسافة تسمّى الخطأ على المستوى الأخلاقي، أو الخطيئة والاعتراف بالخطيئة والتوبة يعني أنْ الشّخص يقرأ حياته بأحداثها وظروفها، ويقوم سلوكناته ومواقفه، فالاعتراف بالخطيئة اعتراف بالحياة التي وهبني الله يتاها، والغفران يمنح التائب فرصة جديدة الحياة المشتركة، ويجدّد الله النّقة فيه ويُستقبل بفرح كالابن الشّاطر الذي كان ميّداً فعاش.

#### اتقويسم:

أي فعل يحلق لذا القيام به أكثر ويترك فينا انطباعاً جميلا بعد القيام به عمل الإحسان أم عملٌ خبيثٌ؟ .. " ؟ ولماذا؟

لندخل إلى أعماق ذواتنا، أيها الصنديق الشاب! لو طرحنا أية مصاحة شخصية جانبا، إلام تقوننا ميولدا؟ أي مشهد يجلب لذا المديح أكثر، آلام الآخرين أم سعادتهم؟ أي فعل يحلو لنا القيام به أكثر ويترك فيذا انطباعا جميلاً بعد القيام به عمل الإحسان أم عمل خبيث؟ .. المفكر جان جاك روسو

٢ -بين العلاقة بين راحة الضمير وعلاقتك بالأخرين من حولك .

٣ ما قصدُ القديس بولس الرسول في قوله:

الضمير الصنالخ النقى ينيره الإيمان الحقيقي، لأن المحبة تصدر في الوقت نفسه عن قلب طاهر صمير - وإيمان لا رياء فيه .

# الإيمانُ والأعمال طريق الملكوت السماوي







كنت مريضة

کنت جانعا

منظمة

كنت عطشانا

٠٠٠٠ امراة في العالم تموت سنويا لأسياب الدوديسف تتطق بالحمل والولادة.

١٠١ مليون طفل في العالم غير ملتحقين بالمدرسة الابتدائية، ويزيدُ عددُ الفتيات غير الملتحقات بالمدارس على عدد الفتيان.

> كيف يمكنُ أن أكون مع الله في حياتي الأرضية والأبدية؟



إن كنت مسيحناً أمن بالمسيح، وإن كنت تؤمن به أرنى إيمانك بأعماك ؟ القديس يوحدا الدهبي القم

فالأعمالُ الحيّه تبرهنُ على وجودِ الإيمان وحيويّته من ثمارهم تعرفونهم (متى٧: ١٦)، وتبرهن على أنَّذا نسلك بحسب الولادة الجديدة أمام الله والنَّاس و بهذا يتبين أبداء الله وابداء إبليس ، (ايوحنا٢٠:١٠)، و سيجيء ابنُ الإنسان في مجد أبيهِ مع ملانكته، فيُجازي كلُ واحد حسب أعماله . (متى١٦: ٢٧)، لقد أعلنَ النُّصلُّ عن إيمانه وهو على الصَّليب، إذ شهد للرب، واعترف له في أحلك اللُّحظات الَّتي تركه فيها الجميع نحن عِقابُنا عدلُ، بإذاهُ جزاء اعمالذا، أمَّا هو، فما عمل سُوءا (الوقا٢: ١٤). اعترف علنًا بلا خجل بصايب الربِّ، واحتمل الألم بلا تذمر. أليس هذا عملاً؟

#### أولاً المؤمنون مدعوون للحياة الأبدية:

قال التثيّدُ المديحُ: ما يُريدُهُ الذي أرسلني هو أن لا أخسر أحدا ممن وهبهُم لي، بل اقبمُهم كلهم في اليوم الآخر. وهذا ما يُريدُهُ أبي: إن كُل من رأى الابن وآمن به نال الحياة الأبديَّةُ، وأذا اقبمُهُ في اليوم الآخر أ. (يوحدُا ٢٠ - ٢٠)

إنه يوم قيامة ربنا يسوع المصيح، الذي انتهت فيه الحرب، وعُبد الصدح وخدمت مصالحتنا، يوم فيه هذم الموت وغلب الشيطان. في هذا اليوم ينضم البشر إلى الملائكة، ..اليوم أزيلت مملكة الميطان وسحقت قيود الموت وأبيد فوز الجحيم، اليوم نستطيع أن نردد كلام النبي: " فأين نصرك يا موت؟ وأين يا موت شوكتك ؟ (اكورنئوس ١٥؛ ٥٥).

القذيس باسياءوس الكبير

- أبين من خلال (يوحدا ٢١ ٤٠) العلاقة بين الإيمان بيسوع المسيح والقيامة في اليوم الآخر.
  - أفسر قول السيد المسيح: " إن كل من رأى الابن وامن به ذال الحياة الأبدية ".
    - أذكر موقفا من حياتي أعيش به إرادة الله ومشينته .

#### ابيّنُ ثنائج قيامة المخلص على البشرية الأموات منهم والأحياء:

إنَّ نفس المخلص المتألَّهة قد انحدرت إلى الجديم، حتَّى إنه كما أشرقت شمسُ العدل علَّى الدين على الدين على الأرض، يغمرُ النُورُ بالمثل المنتظرين تحت الأرض في الطلمة وظلال الموت، وكما بشر المخلُّص الدين على الأرض بالمثلام وبالنجاة للأسرى وبالنظر العميان، صار هو المؤمنين علَّة خلاص أبدي، ولغير المؤمنين توبيخا لعصياتهم، كذلك فعل الذين في الجديم.

القديس يوحدا الدمشقي

#### ثانيا- حياة الأبرار وشقاء الأشرار:

ثم رأيت عرشا أبيض عظيما، ورأيت الجالس علّده، وهو الذي هربت من أمام وجهه الأرض والسّماء وما بقى لهما أثر ورأيت الأموات كبارا وصغارا واقفين أمام العرس، وانفتحت الكتب، ثم انفتح كتاب الحرام هو كتاب الحياة، وعوقب الأموات مبثلًما في الكُنُب، كل واجد بأعماله. وقَدْف البحر الأموات الذين فيه، وقَدْف الموت ومثوى الأموات الذين فيه، وقَدْف الموت ومثوى الأموات ما فيهما من الأموات فعوقب كل واجد باعماله، والقي الموت ومثوى الأموات في بحيرة الدار، وهذه ومثوى الأموات في بحيرة الدار، وهذه البحيرة هي الموت الثّاني، وكل من كان المحيرة الدار، وهذه الموت النّدين في بحيرة الدار، وهذه الموت النّدين في بحيرة الدار، وهذه الموت النّاذي، وكل من كان المحيرة الذار، وهذه الموت النّاذي، وكل من كان المحيرة الذار، (ووا يوحنا، ۲۰ ا ۱۵ - ۱۵)

في لحظة واحدة يُدانُ الأبرار صفارا مع كبار المكتوبين في سفر الحياة بحسب أعمالهم، ويُدانُ الأشرارُ ساكنو الجحيم، والأموات روحياً بحسب أعمالهم، لأنه ليس عنذ الله مُحاباة، وهذا نحدُ:

ا فتح أدفار، ويرى القديس اغسطينوس أنها رمز إلى فتح سرائر كل البشريّة، أي قلوبهم وضمائر هم، حتى يدرك الكلُّ عدلَ الله.

الرئب، يسوع وعمله كشجرة حياة، من يأكلها في الرئب، يسوع وعمله كشجرة حياة، من يأكلها في أيام جهاده على الأرض يعش إلى الأبد. لأن شريعة الروح الذي يهبنا الحياة في المسيح يسوع حررتك من شريعة الخطيئة والموت .

| أحدث مظاهر يوم القيامة كما وردت في (رويا يوحدا ٢٠١: ١١-١٥). |
|-------------------------------------------------------------|
| أوجر رأي القديس اغسطينوس في حياة الأبرار.                   |
| أوجز رأي القديس أغسطينوس في دينونة الأشرار.                 |
|                                                             |

#### أزهلَ حُ

الدلات المسيخ هو الديّان: قال المئيّد المسيخ: ستجيء ساعة، بل جاعت الآل، يسمع فيها الأموات صوت ابن الله، وكل من يصفي إليه يُحيا. فكما أن الآب هو في ذاته مصدر الحياة، فكذلك أعطى الابن أن يكون في ذاته مصدر الحياة وأعطاه أن يدين أيضاً لأنه ابن الإنسان، لا تتعجّبوا من هذا. ستجيء ساعة يسمع فيها صوته جميع الذين في القبور، فيخرُج منها الذين عملوا الصالحات ويقومون إلى الدينونة. أنا لا أقدر أن أعمل شيئا من عدي. (يوحناه: ١٨٠-٣٠). وقد أورد الإنجيلي متى ما قاله السند في يوم الدينونة: ويقول الملك للذين عن يمينه: تعالوا، يا من باركهُم أبي، ربوا الملكوت الذي هاد لكم منذ إنشاء العالم. (متى ٢٠ : ٢٠)

١- المسيخ الديّانُ محدبًا ورحيمٌ وعادلٌ فكما أسمعُ من الآب أحكم، وحكمي عادلٌ لأني لا أطلُه!
 مشيئتي، بل مشيئة الذي أرساني (بوحناه: ٣٠)

٢- المسيحُ يحبّنا ومات من أجلنا: ولمّا كنا ضنعفاء، مات المسيحُ من أجل الخاطئين في الوقت الذي حدّدة الله. وقلّما يموت أحدٌ من أجل إنسان بارا، أمّا من أجل إنسان صالح، فريّما جرو أحدٌ أن يموت ولكن الله برهن عن محدّبه لنا بأن المسيح مات من أجلنا ونحن بعدُ خاطون (روميّة ٥: ٢-٨)
 ٢- الرسولُ بولسُ أكد هذا القول: الذي يريدُ أن يخلُص جميعُ النّاس ويبلُغوا إلى معرفة الحق التهوياوس ٢: ٤) وذكرنا به بطرس الرسولُ: والربّ لا يُؤخر اتمام وعده، كما يتّهمُهُ بعضهُم، ولكنّهُ يصدرُ عليكم لأنهُ لا يريدُ أن يهلِك أحد، بل أن يتوب الجميع ". (٢ بطرس ٢ )

#### ثلثاً - قاعدة الدّيدونة:

١ - سوف يعاملُ السّندُ كلاً منا بحسب أعماله: فالعمل بأحكامِ الشريعة لا يُبررَّرُ أحدا عنذ الله، لأنَ الشريعة لمعرفة الخطيئة. (رومية ٣: ٢٠)

٢- ترتبط الدينونة ارتباطا وثيقاً بمواقف حياتية تتم عن محبّه الآخرين وتتجلى من خلال علاقة المؤمن بالمرضى والغرباء والمتُجناء والمتحدين في الأرض: نحن نعرف أننا انتقانا من المود؛ إلى الحياة لأننا نحبه إخونتا، من لا يُجبه بقى في المود له (ايوحنا)

٣- ها هو الطّريق الذي يجدب أن نسلكه لنحظى بالحياة الأبديّة، كما يقول ذهبى الفم: 'السّماء على الأرض نجدُها في الإفخارستيا وفي محبّة القريب '.

٤- المعرفة والإيمان وليدا المحدة: فليُحِد، بعضنا بعضنا، أيها الأحِبَاءُ لأن المحبّة من الله..والله أظهر محبّته لذا بأن أرسل ابذه الأوحد إلى العالم لنحيا به . (ايوحداء: ٧- ٩)

الله محبّة، فمن لا يحب لا شركة له مع الله، ولا صلة له بالحياة الّتي هي من لدن الله. ومآله الموت و الإقصاء عن المجد الإلهي الحق الحق أقول لكم: من يسمع لي ويُؤمن بمن أرسلني فلة الحياة الأبدية، ولا يحضر الدينونة، لأنه انتقل من الموت الى الحياة . (يوحناه: ٢٤)

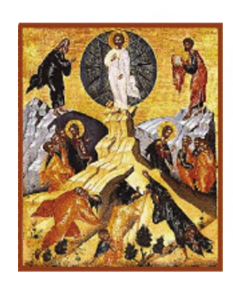
#### التَقويـــم:

١ - بيِّن من خلال النَّص الذَّيني الآتي كيف تكونُ من وردَّة الملكوت الإلهي.

٣ - يرهن من خلال النص الديني الاتي أن محبّة الاخرين تمجد الله وتعكس إيماننا به.

لأنى جُعت فأطعمتُمونى، وعطشت فسقيتمونى، وكنت غريداً فآويتمونى، وغرياناً فكسوتمونى، وعرياناً فكسوتمونى، ومريضا فزرتمونى، وسجيداً فجئتم الى. فيجيدة الصناحون: يا رباً، متى رأيداك جوعانا فأطعمداك؟ أو عطشاناً فسقيداك؟ ومتى رأيداك عريضا أو عطشاناً فسقيداك؟ ومتى رأيداك عريضا أو سجيداً فررداك؟ فيُحيدُهم الملك: الحق أقولُ لكُم؛ كُلُ مرام عملتُم هذا لواحد من إخوتي هؤلاء الصنّغار، فلى عملتُمودُ!

# الوحدة الثالثة: الحياة مع يسوع المسيح



- كرامة الإنسان في النعمة والفضيلة
- الحريّة والمسؤوليّة في حياة المؤمن
- الإيمانُ المسيديُ وحقوق الإسان
- احترام الحياة والدّعوة للسلام الداخلي

في عالم الفلسفة والعلم المُتعد الأطياف، يُمكنذا أن نجد حُضوراً كبيراً ومُميَّزا لغلماء وفلا لغة يرون، بحسب قسم أبقراط، علم الطبئ خدمة لضعف الإنسان، ولعلاج الأمراض، لكنَّ الكنيسة تستنذ إلى نورالعقل والقلب ونورالإيمان، صاهمة بذلك في تشكيل رؤية شاملة للإنسان ودعويّه، وهي تتقبّل كل ما هو صالحٌ من عمل البشر ومن تقاليدهم الحضارية والدينيّة المتعدد، التي تظهر احتراما فائقاً الحياة حيث ترى في العلم خدمة شمينة لخير الحياة بكاملها ولصالح كرامة كل إنسان، وهي تماهي الي أن تكون حاضرة بجانب كل شخص يتألمُ في الجمد أو في الروح، لا لتقدم له التّعزية فحسب، بل النور والرجاء أيضاً، لأنُّ الحياة سوف تنتصر، وهذا رجاء أكيدٌ لذا، الحياة ستنتصر، لأنُ الحقيقة والممتلاح والفرح والنور الحقيقي معها، والله مع الحياة، يحبّها ويهبها بسخاء.



# كرامة الإنسان في النعمة والفضيلة







يقول الكتابُ المُقدَسُ؛ خلق الله الإنسانَ على صورتِه، على صورة الله خلق البشر، ذكرا وأنثى خلقهم (التكوين ١: ٢٧). ولما كان الإنسان مخلوفا على صورة الله فإن له كرامة الشخص فهو القادر على تعرُّف ذاته وامتلاكها، وتكريسها بحراية والترابط مع الآخرين. انَّه مدعو، بفعل النَّعمة، الى شراكةِ مع خالقه ليقدُّم له، برهانَ إيمان ومحبُّةِ. وفي إطار هذه الشُّراكةُ يمكنُ فهمُ المهمُّة الموكلة للكائن البشري في تحقيق نضوجه الذَّاتي ضمن القدرة على المحبَّة والرقى بالعالم لتحقيق العدل والسلام.

#### الشريعة الالهية

قايينُ يحسدُ هاييلُ تُم يقتلُه



الإجهاض يقتل كل سنة

٠٤ - ١٠ مليون طفل

في العالم.

كيف يمكنني أن أصون حياة وكرامة جسدى البشرى وحياة الأشداص الآذرين؟

إذا كنت قادرًا على اقتلاع الشر وجنوره، مؤمّنا لنفسك النعمة والبركة، فمجّد المسيح في تحقيق الفصائل، الَّذي من دونِه، كما تعلَّمْت لا تصنطيعُ أن تقوم بأيُّ عمل حسن. وإذا كنت غير قادر على أن تبقى هادئًا دون أن تغضب، فوجّه اللُّوم لنفسك لألك غضبت واطلب المعفرة من الله ومن الَّذي تحمَّل الأذي منك. لأنَّ كل من لا يحملُ بألم الندامةِ على خطاياه الصَّغيرةِ، سوف يقعُ من بعدها في خطايا كبيرة أيدا.

#### أولا- الإنسانُ على صورة الله كمدَّاله:

قال الله: انصنع الإنسان على صدورتنا كمثالنا، وليتسلط على سمك البحر وطير السماء والبهائم وجميع وحوش الأرض وكل ما يدب على الأرض ". (التكوين 1: ٢٦)

إنْ الله قد صنع الإنسان بيديه من طبيعه منظور وغير منظورة، على صورته كمثاله، فجبل، جسمه من الأرض واعطاه بنفذته نفسا ناطقة وعاقلة، وهذا ما نسميه الصورة الإلهنة. فإنْ لفظة على صورته تدلُ على أنه عاقل وحر، ولفظة ' كمثاله تعني مشابهة له قدر المستطاع .

القديس يوحدا الدمشقي

- أحدد قصد الله في خلقه الإنسان على صورته وكمثاله.
- أوضّحُ كيف أحافظ على الكرامة الإنسانيّة التي خصني الله بها.
- أحدد من خلال النص الاتي تعاليم يسوع في المُحافظة على حياة الإسان.

إذا خاصمَك أحدٌ، فسارع إلى إرضائه ما دُمُت معهُ في الطريق، لِذلاّ يُسلَّمك الخصمُ اللي القاضي، والقاضي إلى السرطي، فتُلقى في السَّجن، الحق أقول الك: ان تخرُج مِنْ هُذاك حدَّى توفى أخر درهم ".

## ثانياً الوصية الذامسة تدفظ كرامة الإسان:

" وتكلُّم الرّبُّ فقال: .. لا تقتُل ".

(خروج ۲۰: ۱۳)

سده عدم انّه قبيل لآبائكُم: لا تقتل، فمن يقتل يستوجب حكم القاضي. أمنا أذا فأقولُ لكُم: من غضم على اخيه استوجب حكم القاضي، ومن قال لأخيه: يا جاهل استوجب حكم المجلس، ومن قال له: يا أحمق استوجب نار جهنّم .

(مدّی: ۲۱-۲۲)

■ أقارنُ بين أحكام القتــــل في المسيحية وأحكام الانتحار في القانون السوريُ:

الانتحار: لاعقوبة على الانتحار في القانون السوري، أمّا التحريض والمساعدة عليه فقد ورد تجريمها في المادة /٥٣٩ من قانون العقوبات السوري الّتي نصبّت على أنْ من حمل انساذا بأيّة وسيلة كانت على الانتحار أوساعده بطريقة من الطرق على قتل نفسه:

٢- عوقب بالحبس من ثلاثة أشهر إلى سنتين
 في حالة الشروع في الانتحار إذا نجم عنه
 إيذاء أو عجز دائم.

اذا تم الانتدار.

٣- إذا كان الشخص المحمول أو المساعد على الانتحار حدثاً دون الخامسة عثرة من عمره أو معتوها طبقت عليه عقوبات التحريض على القتل أو المدخل فيه.

و دون نامر ف أنَّ الشريعة روحدة ، ولكني بشر بيع عبدا الخطيئة: لا أفهمُ ما أعمل ، لأنَّ ما اريدُه لا اعملُه ، وما أكر هُهُ أعملُه . وحين أعملُ ما لا اريدُه ، أو افق الشريعة على أنَّها حق . فلا أكونُ أنا الذي يعملُ ما لا يريدُه ، بل الخطيئة التي تسكُنُ في ، لأني أعلمُ أنْ الصَلاح لا يسكُنُ في ، أي في جسدي . فإرادة الخير هي بامكاني ، وأمًا عملُ الخير فلا . فالحير الذي اريدُه لا أعملُه ، والشر الذي لا أريده أعملُه ، وإذا كنتُ أعملُ ما لا اريدُه ، فما أذا الذي يعمله ، بل الخطيئة التي تدكنُ في ".

(Y:=11: Vágaga)

- أعرف كرامة الاسان من خلال النص السابق.
- ما قصد بولس الرسول بقوله: 'فالخيرُ الذي أريدُهُ لا اعملُهُ، والشُّر الذي لا أريدُهُ أعملُه ؟

#### أتعلم :

أولا مشكلات في موضوع بداية الحياة الإنسانية: كل حياة إنسانية لها كرامتها وقيمتها، انطلاقاً من هذا المعتقد، تلتزم الكنيسة النفاع عن الحياة الإنسانية الضنعيفة غير القارة على الدقاع عن نفسها، حتى قبل الولادة. لأن الكثيرين يعتقدون أن الطفل قبل مولده لا يملك الكرامة نفسها اللتي له بعد مولده. فالحياة البشرية الإنسانية تبدأ لدى الإخصاب، ومند الحبل نحن بإزاء حياة إنسان في بدء تكوينها. فكل من يستخدم وسائل تمنع البويضة الملقدة من إتمام نموها في رحم المرأة، إنما يقضي على حياة إنسانية، فالقرائن المستخدمة لوقف الحمل اثما تدل على مشكلات مطلوب حلها مثل الاغتصاب والعنف أو الحالة النفسية والاجتماعية الشاقة وصحة الأم وحياتها وتحسين النسل والإعاقات. هذه المشاكل لا يجوز حلها بقتل الطفل الجنين، وكل حياة إنسانية حتى عند ذوي الاحتيادة الذاصنة هي في نظر الله جديرة بالميش.

المان والمرض والاحتضار والموت في الحياة المسيحية؛ حياتنا هى فترة من الرمن مؤقتة ' ذختير فيها الألم والمرض والموت وفقدان الأخرين، لأسباب متعددة جسدية ونفسية ومانية، والمرض يصيب الإنسان، فيشعر أنه مستبعد ومعزول وعاجر ولا يفيد أحداً. تفكير المؤمن بالموت يستند إلى أن الله هو الإله الحي، وأنه بكونه خالق الحياة يجب أن تحيا خلائقه ويثبت في محبّته لنا حتى في الموت لأنه خلق كل شيء للوجود وهو لا يُسر بهلاك الأحباء '، فالنظرة الى الموت من خلال الإيمان تجعل مواجهة الموت، بالنسبة إلى المؤمن، معنى يقوم على التمسئل بالله في الثّقة والتّذا ي

والصرّاع ضد الأمراض والمحتضرين: ذحن مسؤولون عن الحفاظ على الحياة والاهتمام بالصدّحة والصرّاع ضد الأمراض وشفائها، وعن مرافقة المحتضرين ومساعدتهم، وهذه هي غاية العمل الطبّي وغاية الامعافات التي يتجلّى هدفها الاسمى في خير المريض في المعنى الشّامل الكلمة: عمل رحمة فهل يحق للطبّيب أن يفعل كلّ ما يستطيع الطّد، أن يحققه؟ هل يجب الحفاظ على الحياة وإطالتها مهما كان الثّمن؟ ما المسموح به أخلاقيًا وما المرفوض في نهاية الحياة؟ لا يحق لذا التصرف بالحياة الإنسانية تصرفا مطلقا، في أية مرحلة من مراحلها، ويحق للإنسان أن يموت بكرامة؟ فالميتة الميسرة أوالموت الرحيم قرار مرفوض أخلاقيًا. فيُترك المريض كي يموت بكرامة دون أي تدخل يسبّد، الموت، والا أصبح قتلا متعمداً إزاء المريض، وكذلك الأمر في الإهمال دون أي تدخل يسبّد، الموت، والا أصبح قتلا متعمداً إزاء المريض، وكذلك الأمر في الإهمال

المقصود به وضع حد للحياة قبل الأوان. والمساعدة على الموت ضمن إطار الإسعاف تهدف إلى تسهيل موتِ المحتضر وإلى مساعدتِه على تعلل موتِه. فالحياة هي عطيةٌ من الله، ومستندة إلى الله، ومرتبطة به في كل احظة حتى نهايتها الأرضية وما بعد ذلك.

| - الأرا الحالات الاتيه واجب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| انية أعوام من المعاناة والانشغال على مدار الساعة قضتها بتطبيب والدتها، ومساعدها في قضاً .<br>ط حوائجها. وحياتها تغلفها المعاناة النّفسيّة أمام أم تعاني ليل نهار، بعد أن عجز الأطباء عزاء عراء عراء عرضها المُستعصي وعُسسرض عليها الاختيار بيسن ما بات يُعرف، طبيسا وجنائيساً وجنائيساً الموت الرحيم! وبين المُعاناة. فماذا تقول لهذه الفتاة ؟ وبماذا تنصحُها أن تختار ولماذا؟ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| -امر أة حُبلى في شهرها الخامس، لدى إجراء الفدوصاتِ المخبرية للاطمئنان على سلامة الجنين<br>ن لها أنّها ستنجبُ طفلا معوقاً، فدارت بينَ أمرين الاجهاض أو الاستمرار، فما النّصيحةُ الّته<br>مها لها؟ ولماذا؟                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

# الدريَّةُ والمسؤوليَّةَ في حياة المؤمن

قالت هندٌ لصديقتها سلمي: كيف تجرَّات على ارتداء هذه الملابس غير اللائقة بشكل يثير الانتباه ؟ اجابتها سلمى: أنا لا تهمتني العادات والتقاليدُ في المجتمع ولا يهمنني حكم الناس من خلال نظر الهم . أنا حرة أرتدي ما أريدً!

التّدخين!!

تحدى العادات والتَقاليد!

> ناقش هدّين فيهما..

الموققين وبيْنَ رأيَكَ

قال فادي اصديقه زياد: كيف تمضى كل ايلة في المقهى تدخنُ النرجيلة وتهملُ واجداك المدرسيّة؟ - زيادٌ: أذا لا يهمُذي النَّجاح في دراستي أو في المجتمع أو ما يحكم الناسُ به علي، فوالدي لديه مالٌ كثيرٌ، وأنا حرٌّ أفعلُ ما أريدُ!

الحربة هي القدرة المتأصلة في العقل والإرادة على القيام بالفعل أو عدمه، وعلى الاختيار بين الخير والشر، بأفعال صادرة بإرادة حرة ذاتية، فتجعل الإنسان مسؤولاً عن أفعاله، فالحرية هي قدرة الإنسان على النَّمو والنَّضج في الحقيقة وفي الخير، لأنَّ ممارسة الإنسان للحريَّة مطلب ملازمٌ لكرامته الإنسانية في المجالين: الأخلاقي والنّيني، ويعترف به القانون ويصونه في نطاق الخير العامّ والنّظام.

## أولاً - أخلاق الاسان المسيديّ وحياةُ النعمة:

خاطب بولس الرول أهل رومية قائلا:
فماذا إذن؟ أنخطأ لأنذا في حكم النّعمة لا
في حكم السريعة؟ كلاً! ألا تعلّمون الكم إذا
جعلتم أنفُمنكم لأحد عبيداً للطاعة، صرتم
عبيدا لمن تُطيعون: إما للخطيئة التي تقود إلى
البي المودب، وإمنًا للطّاعة التي تقود إلى
البر. ولكن شكراً بقه! فمع ألكم كنتم عبيدا
الني المعتم بكل قلوبكم تلك التعاليم
التي تصلَّمتموها، فتحررتم من الخطيئة
وأصبحتم عبيدا للبر وتعبيري هذا بشرى
فراعي ضنَّعفكم البشريُ. فكما جعلتُم من
أعضائكم عبيداً للنتس والسر في خدمة
أعضائكم عبيداً للنتس والسر في خدمة
الشر، فكذلك اجعلوا الآن من أعضائكم
عبيدا للبر في خدمة القداسة، فتحررتم من
الخطيئة وأصبحتم عبيدا للبر.

(رومیهٔ ۲: ۱۵ – ۱۸)

يُلاحظ في حديث القديس بولس الرسول هذا عن الحرية التي صارت لذا في المسيح يسوغ ما يأتي:

أولا: يستخدمُ الرولُ أساوب التشجيع، إذ يقولُ: شكرا شا فمع أنكم كنتم عبيدا الخطيئة، اطعتم بكلَّ قاوبكم بلكَ التُعاليم التي تسلَّمتموها، فتحررتم من الخطيئة وأصبحتم عبيدا للبر. يعودُ ليُدخل التُّقة في نفوسهم بعد أنَ أزعجهم بالخزي وأرعبهم بالعقاب، لذا وجب عليهم بالخزي وأرعبهم بالعقاب، لذا وجب عليهم تقديم الشُّكر لله على هذه العطيَّة. إن كان الرُّمول يدعونا للحريَّيَّة، فالهُ يدعونا لحياة نمارسها بالدهمة، يجبُ أن تزداد وتلتهب فينا. الحرية التي نمارسها لاتتحقق عن اضطرار، الذا أنها تمارس من القلب، بكل قاوبكم يُمْير الى أن المرابة النّما تمارس من القلب، بكامل إرادتنا.

القديس يوحدا الدمشقي

■ أستخلص الفكرة الرئيسة من النص الديني (رومية ٦: ١٥ - ١٥):

أشرخ قول القديس يوحنا الدمشقي: "تمارس الحريّة خلال الحب من القلب يكامل إرادتنا.
 فالحريّة في المسيح هي عبوديّة للبر '.

#### ثانيا - الحريَّة الشخصيّة نمو وكمال ومسؤوليّة:

فالمديخ حررنا لنكون احرارا، فالبنوا، لإن، ولا تعودوا إلى نير العبودية. فأنتم، يا إخوتي، دعاكم الله لتكونوا أحراراً، ولكن لا تجعلوا هذه الخرية حُجة لإرضاء شهوات الجسد، بل اختموا بعضكم بعضا بالمحبة. فالشريعة كلها تكتمل في وصية واحدة: أحب قريبك مناما تجد، نفسك. أما اذا كنتم تنهشون وتأكلون بعضكم بعضاً، فانتبهوا أن لا يُفني واحبكُمُ الآخر".

(غلاطية ٥: ١- ١٠)

أفسر معنى الآية: 'فأتتُم، يا إخوتى،
 دعاكم الله لتكونوا أحرارا، ولكن لا تجطوا
 هذه الحريَّة حجة لإرضاء شهوات الجسد . .

تبلغ الحربة كمالها في سلوك الإنسان عندما تنطوي على إمكان الاختيار بين الخير والشر وكلَّما فعلَ الإنسانُ خيرا ازدادَ حريَّة، ما من حريَّة حقيقة الا في خدمة الخير والعدالة. واختيار المعصية والشر هو شططً في الحرية يعودُ الى عبوديّة الخطينة. فالحريثة تجعلُ الإنسان مسؤولا عن أفعاله ما دامت بارادتِه واختياره، وتنمّى التقدم في الفضيلة، ومعرفة الذير، والجهد الروحي، وسيطرة الإرادة، وبالتالي إمكان النّمو في الكمال. وإذا رفض وبالتالي إمكان النّمو في الكمال. وإذا رفض الجهل والغفلة والعنف والخوف والعادات السلبية المحيطة به، فانه والعوامل النّفسيّة والاجتماعيّة المحيطة به، فانه يبقى أرضيّا برغباته وحياته بعيداً عن الله.

#### • أستخرجُ القيم الأخلاقية المسيحية من النص الآتى:

الله الكلّيُ الحدب، والقداسة لا يرضى أن يحطّم أحداً، لكنَّ الإنسان يحطّمُ نفسه بنفسه، إذ تثمرُ الفساد الخطيئةُ موتاً وفسادا. هذا ما عبر عنه الكتابُ المقدّسُ بغضب الله أو تركه لهم، فمن يختر الفساد يسلمهُ الله لشهوةِ قلبه مالم يقدم الإنسانُ توبةُ ورجوعا إلى الله مصدر حياتِه. لذلك أسلمهم الله يشهوات قلوبهم إلى الفجور يُهينون به أجسادهم (رومية ١٠ ٤٢). ولعل أوضح مثل معاصر هو الأمراضُ الجنسية التي تحطّمُ حياة الإنسان جسدياً ونفسيًا وروحيًا كالإيدز، وتشيرُ الكلمةُ إلى موقف الله تجاهِ الذين يتمردون, أولئك الدين يرفضون أعز هباتِه.

#### أنطّ حم:

ماذا على أن أفعل؟ سؤال نرئدُه جميعا حول أمور حياتنا المختلفة سواءً أكدا كبارا أم صغارا، لأن الخير المرجو عمله ليس واضحا جلياً، وغالباً ما يكون الاختيار بين خيرين كأن يتساعل أحدُنا: أاواصلُ تدريبي الرياضي، أم الفتي؟ أو أصرف وقتى كله في الدراسة لتحقيق النّجاح.

الا القرار الأخلاقي: يعد أساسا لفعل الخير وتجدب السر، والوصول الى قرار شخصى عاقل وحر يدتكمُ الإنسانُ المؤمنُ إلى:

أولا: الإذجيل المقدّس، وإلى الإيمال المسيحيّ ليتفهّم ما هو مدعوّ اليهِ كإنسانِ خلقه الله على صوريّه ومثاله، وحلَّصهُ المسيخ، وإلى تعاليم الكنيسة مراعياً في حكمه القوانين الوضعيَّةُ الَّتي تنظَّم الحياة المشتركة في المجتمع، وتعمل على الوصول إلى الخير العامّ.

ثانيا: المسؤولية الخاصة في الخاذ القرار كإنسان عاقل وحراً، ولا يستطيع أحد غيره أن يحيا حياته بدلا منه، فهو من يتحمل مسؤولية قراره ومفاعيله الإيحابية أوالمئابية في نفسه، وفي مجتمعه.

النا هذه التّعاليم بحضوره وسط النّاس، فقد شفى الأعمى والكسيح والأبرص وغفر الخطايا، وهذا ما يُظهر محبّة الإنسان الخاطئ والضّعيف والفقير والمريض. وعلّمنا السيّد المسيخ أنْ الله يتجلّى في يُظهر محبّته للإنسان الخاطئ والضّعيف والفقير والمريض. وعلّمنا السيّد المسيخ أنْ الله يتجلّى في عمق الحياة الإنسانيّة، وأنْ الإنسان يرتبط بالله، ويحيا بروجه من خلال نشاطاتِه وعلاقاتِه البشريّة، فتعقل الحريّة، والإحساس بالمسؤولية.

نعلمُ أنْ يسوع في لقائه كل شخص وتعليمه الجموع والتّلاميذ كان يتوجّه الى حريّة الاختيار والمسؤوليّة الشخصيّة لحث النّاس على سماع كلمة الله، وفهم دعوبّها في واقع ظروف حياتهم، واتّخاد القرار الصّائب والصّالح والمُناسب ويذلك يكون (يسوع المسيح) هـ و اختيارنا الأفضل قالجابها الرّبة: مرتا، مرتا، انت تقلّقين وتهتميّن بأمور كثيرة، مع أنّ الحاجة إلى شيء واحد. فمريم اختارت النّصيب الأفضل، ولن ينزعة أحدّ منها (لوقا، ١: ١١-٢١). فالله يعرضُ شرائعه وتعاليمه للبشر محترماً حريّة كلّ مذا، والإنسانُ يقبلها أوير فضها، لذلك توجّه يسوغ المسيخ إلى الضّمير الإنسانيّ لينيره بتعاليمه، من خلال سؤاله لكلّ محتاج: ماذا تريد أن أفعل لك؟.. وبفضل تعساليمه وحياتِه والأمثال التي يعلّمذا إياها تتودّد في القلب قيمٌ جديدة لملكوت السّماء، وتنمو فضائل تماثلُها:

#### الدّقو و\_\_\_م:

#### ١ - اقترح لهولاء الشُبان خطة حياة منتجة وامنة تدفظ كرامتهم وحياتهم:

| 1033103                                                                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| انَّ الشَّبَابِ طَاقَةَ قُويَّةَ فَاعَلَةً وَاعْدَةَ بِالعَطَاءَ وَقَادَرَةَ عَلَى البِّنَاءَ وَالمُساهمة في تحقيق التَّحُولات |
| لإيجابية إذا توافر لها مناخُ العمل وحصالتُ على ما تستحقُّه من الاهتمام، ولكن أصبح تجمُّعُ بعض                                  |
| شُبابِ في الشُّوارع وعلى قارعات الطّرق والأرصفةِ مصدراً للإزعاجِ والقلقِ والخوف من                                             |
| مصير المجهول الّذي ينتظر تلك الشّريحة الواسعة من المجتمع التي يحشى عليها من اليأس                                              |
| الإحباط، وتقعُ في مصيدة الانحراف المحطَّمة للأمال أو في فك الإرهاب المفترس الَّذي يتصيدُ                                       |
| لروف الشَّياب القاسية وأحوالهم المتدهورة ويزجُّ بهم في مغامرات العنف والغلو والتَّطرُف في                                      |
| خروج عن قيم المجتمع وهذا ما يهند السُّلام الاجتماعي بالخطر .                                                                   |
|                                                                                                                                |
|                                                                                                                                |
|                                                                                                                                |

٢-اكتب أرسالة لهولاء الشباب تقدم لهم بها خطة عملية لحياتهم تمنفهم من التمادي في إشباع رغبات وأهواء الجسد وتصادد حياة الروح والفكر لديهم:

واعلُ بعض الشباب يندرف سلوكُهم في طرق معوجَّه في سبيل اختصار طريق تدقيق أحلامهم ونيل مآربهم. صحيحٌ أنهم قد يدقَقونَ احلامهم، لكنَّهم لو حسبوا أنفسهم وجدوا أنُّ ما تكادوه من خسائر أكبر ممًا جنوه من أرباح، وهذا ما يُسمى بأرباح الطُرقِ المندرفة.

# الإيمان المسيحي وحقوق الإنسان

يموت كلّ عام أكثر من ١٠ملابين طفل في العالم الأصداب يمكن الحيلولة دون حدوثها، وتنجم بعض هذه الوفيات عن أمراض مثل الالتهاب الرئوي والإصهال والملاريا، وبعضها ينجم عن سوء التغذية، وعدم توافر النظافة العاملية، والمياه

الصَّالحة الشُّرب، ومرافق الصرف الصَّديِّ. اليونسكو ا

بقاءُ الطفل الصنفير على قيد الدياة!



كيف يمكنُ أن أحافظ على حقوقي وحقوق الآخرين ؟



التدبير الإلهي في الكتاب المقدس دكشف عن قيمة النفس البشرية عند الله وكيف تجمسد المهبد للإنسال حياته التي فقدها بالخطيئة بدم المسيح ليأتي الرسول بطرس ويقول: وإذا كنتم تدعون الله أباً، وهو الذي يدين من غير محاباة كل واحد على قدر أعماله، فعيشوا مدة غربتكم في مخافيه، عارفين أنه افتداكم من سيرتكم الباطلة التي ورثتموها عن أبائكم، لا دالفاني من الفضئة أو الدهب بل بدم كريم، دم الحمل الذي لا عيب فيه ولا دنس، دم المسيح . (ابطرس ا: ١٧-١٩) فالنفس البشرية تأخذ قيمتها من قيمة المدفوع فيها. كذلك الإنسان هو المخلوق الوحيد الدي خليق على صورة الله ومثاله، فالمسيحيّة هي الدّيانة التي حينما تعرف النفس البشرية تقول هي صورة الله كذلك الأنها من روح الله الكيان الوحيد الذي كتب له الخلود، فهي بذلك أعظمُ من السّماء والأرض كذلك النفس البشرية من الأرض ونفخ في الأنها من روح الله الدّم نقمار آدم نفماً حيّة ". (التكوين ٢: ٧)

#### أولا- حقوق الإنسان والمسيحيّة:

فأنتم كلُّكُم أبذاءُ الله بالإيمان بالمسيح يسوع، لأنكم تعمّنتم جميعاً في المسيح فليستم المسيح، ولا فرق. الآن بين عبد وحُرَّ، بين رجّل وامرأة، فأنتم كُلُكُم واحدٌ في المسيح يسوع، فإذا كنتم للمسيح فانتم، إذن، نسلُ إبراهيم ولكمُ الميراث حسب الوعد .

(غلاطية ٣: ٢١-٢١)

| <ul> <li>أبين من خلال النصر أ (غلاطية ٣: ٢٦</li> </ul> |
|--------------------------------------------------------|
| - ٢٩) صفات الإسان الدر وحقوقـــه                       |
| ني المسيحيّة:                                          |
|                                                        |
|                                                        |
|                                                        |
| <ul> <li>أوازن بين حقوق الإســـان في</li> </ul>        |
| المسيحيَّة ومواد اتَّفاقيَّة حقوق الإنسان:             |
|                                                        |
|                                                        |
|                                                        |
|                                                        |

#### نصوص من اتفاقية حقوق الإنسان

المائةُ1: يُولَدُ جميعُ الداس أحراراً متساوين في الكرامة والحقوق وقدُ وهبوا عقلاً وضميراً وعليهم النُّ يعامل بعضاً بروح الإخاء.

المادة ٢: لكلّ إنسان حقّ التّمتّع بالحقوق والحربات الواردة في هذا الإعلان كافه دون أيّ تمييز، كالتمييز بسبب العنصر أو اللّون أو الجنس أو اللّغة أو الدّين أو الرأي الآخر أو الأصل الوطني أو الاجتماعي أو التّروة أو الميلال أو أيّ وضع أخر دون أيّة تفرقة بين الرجال والنّساء. وفضلا عما تقدم فان يكون هذاك أيّ تمييز أساسه الوضع القانوني أو الدولي للبلد أو البقعة التي ينتمي اليها الفرد سواة أكان هذا البلد أو البقعة التي ينتمي اليها الفرد سواة أو غير متمتّع بالحكم الذاتي أو كانت سيادته خاضعة أو غير متمتّع بالحكم الذاتي أو كانت سيادته خاضعة أو غير متمتّع بالحكم الذاتي أو كانت سيادته خاضعة أو غير متمتّع بالحكم الذاتي أو كانت سيادته خاضعة

المكة الكل فرد الحق في الحياة والحريّة وسلامة المكة مده.

المادة؛ لا يجوز استرقاق أو استعباد أي شخص ويحضر الاسترقاق وتجارة الرقيق أوضاعهما كافة. المادةه: لايعرض أي إنسان للمعنيب ولا للعقوبات أو المعاملات القاسية أو الوحشية أو الحاطة بالكرامة. المادةة: لكل إنسان أينما وجد، الحق في أن يعترف بشخصيته القانونية.

المادة ٧: كل النّاس سواسية أمام القانون، ولهم الحقُ في التمتُع بحماية متكافئة منه دونَ أيّة تفرقة كما أنّ لهم جميعا الحقّ في حماية متماوية ضد أي تمييز يخلُ بهذا.

#### ثانيا- حقوق المؤمن في المسيدية:

#### الميدا الأول من الفاقية حقوق الطفل:

يجب، أن يتمتع الطفل بجميع الحقوق المقررة في هذا الإعلان. ولكل طفل بلا استثناء أن يتمتع بهذه الحقوق دون أي تقريق أو تمييز بسبب العرق أو اللهون أو الجنس أو الدين أو الرأي سياسياً أو غير سياسي، أو الأصل القومي أو الاجتماعي، أو التروة أو النسب أو أي وضع أخر يكون له أو لأسرته.

# الميدا الأول من اتفاقية القضاء على جميع الشكال التمييز ضد المرأة:

- شجب جميع أشكال التمييز ضد المرأة.
- دمج مبدأ المساواة بين الرجل والمرأة.
- الامتداع عن مباشرة أي عمل تمييزي أو ممارسة تمييزية ضد المرأة.

#### حقوق المرأة في السيتور السوري:

ينص على حماية الأسرة وعلى حقوق المرأة الكاملة ويفصل فيها كما يأتي: المائة عنه المحتمع الأسرة هي خلية المجتمع الأساسية، وتحميها الدولة.

٢- تحمى الذولةُ الرواج، وتشجعُ عليه وتعمل على إزالةِ العقبات المائية والاجتماعية الذي تعوقه وتحمى الأمومة والطفولة.

المادة عن المداهمة الفعالة الفرص التي تبيخ لها المساهمة الفعالة والكاملة في الحياة السياسية والاجتماعية والاقتصادية، وتعمل على إزالة القيود التي تمدّع تطورها، ومشاركتها في بذاء المجتمع العربي الاشتراكي .

■ أستذرج من الكتاب المقدس – العهد الجديد –

آية تشير إلى مساواة الرجل والمرأة. \_\_\_

أبين رأيي فيما يأتي من مواد قانون المواريث والوصايا الطوانف المسيحية:

ورد في المرسوم التُشريعي رقم/٧/ تاريخ ٢٠١١/١/١ نصوصا فاتونيَةَ تَسَاولُ الميراثُ والوصايا للطُوانفِ المسيحيَة ومنها:

في حملية الأسرة والزواج: المادة ١٠: الباب الأول: ١- في حال وفاة أحد الروجين وبقاء الأخر على قيد الحياة فنه يستمر بالانتفاع من بيت الروحية مدى الحياة دون أن يكون له حق الإجارة. ٢- يسجل حق الانتفاع المذكور في المدّجلات العقارية عند نقل الحصيص لاسم الورثة المستحقين مقيّداً بشرط عدم الإجارة.

في المسعاواة بين الرّجل والمرأة: العادّة 1: الياب الأول: ٢- أو لادُ المتوفَّى وفروعُهم يرتون أباءهم وأصولهم بالتَّماوي ودون تمييز بين الذُّكور والإناث.

٣- إذا كان المتوفَّى ولدٌ واحدٌ ذكر ا كان أم أنتَى تتحصر البركةُ يه.

#### دَ وا\_\_\_\_و:

لم المحبّة والعدل والبرّ والرحمة وجعله سيدا على الطبيعة ومخلوقاتها، وأنت الشريعة المكتوبة لتعطى المحبّة والعدل والبرّ والرحمة وجعله سيدا على الطبيعة ومخلوقاتها، وأنت الشريعة المكتوبة لتعطى الإنسان من الله قيمة عظمى، وحقوق الإنسان عبر التّاريخ القديم تتنهك باستمرار، ولاسيما حقوق المراة التي كانت قديما مخلوقا ضعيفا أمام سلطة الأب والأخ والزوج باستثناء بعض الحالات النّادرة. أمّا في العهد الجديد فمن يُطالع ويُدَامل عظة السيد المديح على الجبل بما تتضمّن من مواضيع المحبّة والأمادة والخدمة وتنهى عن القتل والزندى والسرّقة..، يجدها تعالج المشكلات من أساسها، فالقتل في معظمه سببه الغضب فمن غضب على أخيه استوجب حكم القاضي، وربط مباشرة بين محبّة الله ومحبّة القريب.

والواجبات وعيشها، فئة منهم تعى حقوقها كاملة وتؤدّي ما عليها من واجبات فقال يسوغ لهم، الحقوق والواجبات وعيشها، فئة منهم تعى حقوقها كاملة وتؤدّي ما عليها من واجبات فقال يسوغ لهم، لافعوا، إذن، إلى القيصر ما للقيصر، وإلى الله ما لله! (متى٢٠: ٢١) فناهم المدائها بالمثلام مسع ذواتهم ومع مجتمعهم الذي يعيشون فيه، فيكونون مواطنين صالحين يحفظون قيم وطنهم ومجتمعهم، واضعين نصب أعينهم إيمانهم بتعاليم السئيد المصيح التي تدعو كل واحد إلى محبّة الأخر كمحبّة نفسه. أما الفئة الدانية، فهي تعي حقوقها كاملة من دون أن تتقيد بما عليها من واجبات ومسؤوليات فيملأ الطّمع والاستئثار وحب الذات وحب التملك والمئيطرة قلوبهم، مبتعدين عن تعاليم السديد المسيح التي تدعو إلى محبّة الآخر الذي هو المجتمع الكبير من حوله.

الراجب بنبغ من الكرامة الإنسانية، والصدّحة خير أساسي للإنسان، إنها عطية والمحافظة عليها، هذا عنها. والعناية بالصدّحة تتضمن احترام ومحبّة الذات والخضوع لله الخالق بالمحافظة على ما خلق. عنها، والعناية بالصدّحة تتضمن احترام ومحبّة الذات والخضوع لله الخالق بالمحافظة على ما خلق. فكل ما يسيء إلى الصدّحة علينا تجذبه كالتدخين وتعاطي المخدرات والخمور والأعمال التي تتزل بالصدّحة والحياة خرابا جسيما كالإيدز. ويتكامل مفهوم مقاومة الشر والعنف مع مفهوم السلام مع الذات ومع الآخرين. فالإساءة أو العنف أو القسوة ضد الطفل والمرأة جمدياً (فيزيولوجياً) ونفسياً (سيكيولوجياً) وروحيًا هو انتهاك الدقوق الإنسانية والتعاليم والقيم السماوية. والكنيسة تقف ضد كل أنواع الظلم والاسيّما العنف ضد المرأة والطفل، وكانت وما تزال المأوى والملجأ لجميع

المُستضعفين، إن مبادئ حقوق الإنسان والقانون الدولي الإنساني والمؤسسات المحليّة والعالمنة كلها متوافقة مع التراث المسيحي الإلهي والآبائي، حيث ترسم الصوّرة الّتي يريدُها الله للإنسان. الْتَقَوي مع:

#### ١ - حدد أنواع العنف ضد الآخر وبيّن رأيك بهذه الصور:









٢- اكتب رسالة الى الهيئة السوريّة لدماية الأسرة، تقترح خمسة حلول تومن سالم الأسرة واستقرارها وأمنها بعيدا عن العنف والألم.



# يبدو لهم أنَّ الأمور تسيرُ بطريقة غير سليمة، لأنهم لا يتمتعون بالسلام الداخليِّ!!

#### السلام الداخلييي

تكمن قرة الإنسان النصية في داخله، وإذا فقد انسجامه مع نفسه فقد علاقته مع الآخرين ومع النم، وسارت حياته في غير اتجاهها الصديح، واعتقد أن السبب يكمن فيمن حواه. فإن قابل شخصاً ما صدب جام غضبه عليه بمجرد أن يراه دون سبب واضبح، لأنه يبحث عن نز اعادي مع الآخرين. وإذا كبرت المشاكلات حول الإنسان فليبحث عن الأسباب في داخله، فإن ثارت العواصف في نفسه أمسى كمن وضع على عينيه نظارة سوداة، ينظر من خلالها فيتصور أن كل ما حوله ومن حوله قد تغير، والدقيقة أن لا شيء يتغير، بل هو الذي تغير، وإذا لم يسترجع حالته الأولى وسلامه الداخلي، فستسير حياته في غير ما يتمناه.

#### أولا- طويى اصـانعي السلام ":

طویی لصانهی انستالم، لأنهم أبناء الله يُدعون ". (متّیه: ۹)

أحدد المكافأة الذي وعد الله بها
 صانع السلام.

أوضنع كيف يكون السلام في
 قلب الإدسان.

■ أفسر كيف أكون من صائعي السلام في حياتي وحياة الآخرين.

إنَّ صنع السَّلام ليس عملا خارجيا يُمارسنه الإنصانُ، وإنما هو طبيعة يدعمُ بها الناسُ مع الله في داخلهم خلال السّلام الداخليّ الّذي يُحلُّ بين الروح والجسد بالروح القدس في المسيح يسوع، فيظهر ملكوت المثموات داخلنا فأبناء الله صانعو سلام، لأنه ينبغى للأبناء أن يتشبهوا بأبيهم. إنهم صانعو سلام في داخلهم، إذ يسيطرون على حركات أرواحهم ويخضعونها للصنواب أي المعقل والروح، ويُقمعون شهواتيهم الجسديّة تماما، وهكذا يظهر ملكوت الله فيهم فيكون الإنسان هكذا: كل ما هو سام وجليلٌ في الإنسان يسنطر على العناصر الأخرى الجمادية.. هذا وينبغى أن يخضع ذلك العنصر المتامى لما هو أفضلُ ايضا، ألا وهو الحقُ ابنُ الله المولود، إذ لا يستطيع الإنسانُ السيطرة على الأشياء النُّنيا، ما لم تخضع ذاته لمن هو أعظم منها، هذا هو المنالم الذي يُعطى الإرادة الصنائحة، هذه هي حياة الإنسان الحكيم صانع السدلام!

القديس أغسطينوس

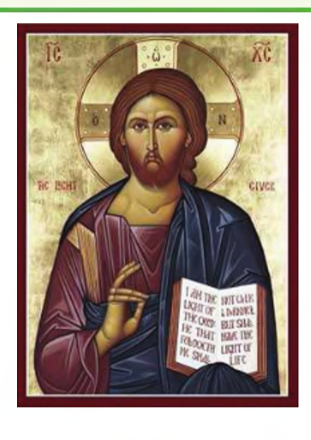
#### • أحدُدُ حاجات السعادة الدَاخليَة للإنسان من النصِّ الآتي:

صانعو السلام هم الذين امتلكوا سلام الله في قلوبهم، فنشروه حولهم. نحنُ ننطلق دوما كما في تطويبة الودعاء والرحماء، من موقف روحيُّ لدى مساكين البرُّ، لنصل إلى وجهة تدلُّ على إشعاع هذا الموقف. فالمتواضعون والودعاءُ والمسالمون يعملون من خلال سلوكهم على إقامة الودّام بين البشر، ويسعون لكي يجعلوا الحبُّ الأخوي يتملَّكُ فيهم ويوجّهُهم إلى الله .

#### دُاديا- السَّالمُ مع السَّيد المسيح:

سلاما أتراك اكُم، وسلامى أعطيكم، لا كما يُعطيه العالمُ أعطيكم أذا. فلا تضطرب قُلوبُكم ولا تفزغ. قلت لكم: أذا ذاهب وسأرجع إليكُم، فإن كُنتُم تحبُوني فرحتم بأنى دابب إلى الآب، لأن الآب أعظمُ منتي ". (يوحنا ١٤ ١٤٠ - ٢٨)

#### احدد سمات سلام المسيح:



يبين اذا العهدُ الجديدُ كيف استلهم المسيحيون

دوما هذا المثال، فسعوا لكي يكونوا في سلام،

لكي يعيشوا في سلام، لكي يطلبوا المئلام مع

الجميع، وهم يداولون، شأنهم شأن الرسل،

بكلامهم ومثلهم وعملهم، أن يحملوا إلى الَّذين

حولهم حتما الله الذي ينعشهم، وسلام المسيح

الذي يقيمُ في قاوبهم. ويصدحُ المسالمون حقاً أبذاء

(ابوحنا۳: ۱)

| ت ضعف الآخرين: | حلو لا امشكان | أقترخ |  |
|----------------|---------------|-------|--|
|----------------|---------------|-------|--|

اعتدًا على تشجيع الآخرين بهذه الجملة: تحد ظروفك . فقد نشجٌعُ أناسا لديهم مشاكلات كبيرة كالأمراض المستعصية على سبيل المثال، أو مروا بمصائب صعبة التَحمُّل حبيبت لهم اعاقات أو شللاً أو وضعتهم في ظروف فاهرة، فماذا يجب على الإنسان أن يفعل ليكون قادرا على تحدِّي ظروفه ؟

# أتعلُّ مُ

يخبرُنا الكتاب المقدّسُ أنْ آدم وحواء عاشا بسلام في الفردوسِ الإلهي، وبسبب عصدانهما شه سقطا في الخطيئة وفقدا السلام الداخلي مفه، وطردا نفسيهما من الجنة، فمن خلال الخطيئة خضع الإنسانُ للنّزعةِ الشهوانيّة وفقد الترانه الداخليّ، فحرمانه من المتعادةِ والمثلامِ ذاتجٌ عن اختياره وسلامُ الله الذي يفوق كل ادر اك يحفظُ قلوبكم وعقولكُم في المديح يسوع (فيابيء: ٧)

اولاً استلام الداخلي: ١- هناك مشكلات في حياته ا تحداج إلى حلول بسيطة، فإذا تقاعسنا واكتفينا بأن نلقى على الله أخطاننا، وكثيرا ما نردد عبارة كله على الله، فأين الصّدة في أن نلقى وزر الحالات الميئوس منها على الله، ونتناسى فضله علينا في الحالات التي نستطيع معالجتها؟!. فعلى الإنسان أن يعمل كل ما يمكنه عمله الإصلاح ما فسد من أمور حياته.

٣- سلامُ الإنسانِ الداخليُ يتحقَّق حينَ ينفتحُ على هذه القوة العليا التي نجدُ فيها الطُّمأنينةَ. هكذا فعل التُلامند في السُّفينة حين صرخوا: يا ربُّ، نجنا، لقد هلكنا (متي٨: ٢٥) فمن غيرُهُ يقدرُ على عواصف الحياة ؟ فأنت تعيش في سكينة، لا لأنك لا تصابف مشكلات، بل لأنك تمسكُ بالإيمان، ويدُ الله في يدك دائما. قد لا تستطيع حلُ مشكلة ما في بعض الأحيان، لكن بمقدورك أن تلجأ إلى الله وتصلَّى له: الرئبُ نوري وخلاصي فممن أخاف؟ الرئبُ حصن حياتي فممن أفزعُ؟ (مزمور ٢٧). وقد أن يسلامُ مع الآخر: إنْ الرُّوح التي وهبها الله للإنسان والتي هي جوهرُ حياتِه مقدسة، ليس لأحد أن يسلاما منهُ أو يحرمه إياها، وقد ترتدت كلمة السلام على لسانِ السيدِ المسيح مرارا وتكرارا: سلامي أعطيكم، طوبي لفاعلي السلام.. فأثمنُ ما في الوجود أن يكون الإنسانُ امنا.

١- الكنيسة تدين وتشجب القتل والتدمير والاعتداء والاغتصاب وتعدي الواحد على الآخر، كذلك تدين عدوان جماعة على أخرى ولا سيما الحرب الواسعة. وهي في الوقت عينه تعرف الأسباب والدوافع وراء نلك كله. لذا فهي تدعو إلى إطعام الجلع وكسوة العربان ورعاية المربض ومساعدة ذوي الإعاقة والعذاية بالأيتام القاصرين.

٢- ولابد أن نميز بين القتل اعتداء، والقتل دفاعا عن الوطن وكل نفيس، فالصورة الأولى من القتل إز هاق الأرواح فهي إثم، والصورة الثانية الذي تردغ المعتدي وتصون الوطن ليست الما بل هي واجبة وطني وإنساني حق وإذا ما تصدى الإنسان إلى العدوان الإحباطه ومقاومة شروره فهو يصون الوطن ويردغ الباغين من تكرار فعلتهم.

#### اتقويــــهُ:

#### ١ - ما الفكرة التي تستخلصها من يطولة القديسة جان دارك:

لما بلغت القنيسة جان دارك الثالثة عشرة من عمرها، كانت تسمع اصواتا تناديها، وتدعوها إلى تحرير وطنها فرنسا من الاحتلال الإنكليزي، فلنت النّداء الداخلي، وعملت على تجميع قوات عسكرية، قادتها بنفيها لدحسسر القوات الإنكليزية، بعد أن تذكّرت بزي الرجال، وكتبت رساله الى ملك بريطانيا قائلة فيها: أرساني المتعلى ملك السموات والأرض لطردك من أراضي فرنسا، التي انتهكت سيادتها وعثت فيها فسادا وتوجّهت جان دارك إلى أورايانز، وزحفت إليها مع جنودها

الذين حاصروها، واحتلوا أبراج حامية المدينة. وفي أثناء المعركية، أصيبت بسهم في حنجرتها، لكنها لم تستملم؛ بل از دانت قوة وإيمانا، وامتطت فرسها من دون أن تابه بجرجها وألمبها، وعادت إلى المعركة وهي تشجع الجنود بقولها: كونوا شجعانا ولا تتراجعوا، وبعد قليل سيكون النصر لكم هيا، المدينة لنا ".

وتــم القبض عليها و حوكمت وصــدر قـرار الحكم عليها بالحـرق؛ فواجهت الحكم و هي شــامخة الرأس، في ٢٠١/٥/٢١م .

# الوحدة الرابعة: الله أرسل لنا الروح القدس



الإيمان فضيلة إلهيًــة
 ثبات المؤمن في كرمة المسيح
 ثسمــات الكنيســـة

يسوغ هو الكرامة، والمؤمنون هم الأغصان. فكما أنَّ الأغصان المتّحدة بالكرمة تستمدّ حياتها الطبيعيّة من الكرمة، فكذلك المسيحيّون المتحدون بيسوع يستمتّون حياتهم الروحيّة من يسوع.

إنَّ حياة المسيحيين من دون اتحدهم بيسوع عقيمة روحيًا، وإذا اتحدت به ازدهرت والمرت. فاذا اتحداد به أصبحت حيدا ملأى باللمر الكثير، وعشنا حياة القداسة الّتي دعاذا الله إليها منذ الأزل. لكن إذا انفصلنا عنه ضناقي في الذار كما يُلقى الفصنُ الذي ينفصل عن الكرمة فيجف ويحترق.

# الإيمانُ فضيلةً الهسةً





آمن الإنسان في الماضي بآلهة غريبة، وسجد الأسام عديدة الأشكال، فكلَّما ذكر ذا اليوم الأصدام يتبادر إلى الدهاذذا الجماعات الوثني ــــــة التي لم تعرف الله، فلم تعدده، والإنسان المعاصر وإن كان يؤمن بالله إلا أنه

يعبد ألهة غريبــــة أيضا، ويسجدُ لأصدام عصريَّة ليست مصدوعة من حجارة وأخشاب، ولا

هي شمس و لا قمر . بل هي المال و السلطة و اللذة و حديد الذات . .



فالمال يستهوي أصدابه بسهولة ويسيطر عليهم، فلا أحد يذكر أهمنينته كذادم يذدم سيده ويساعده على تدبير شؤون حيابه ولكن إن جعله الإنسان سيدا يسوده، تمسدى هذا المثيد في طغيانه

وسيطرته.. والسُّندُ المسيخُ لم يقارن بين الله واله آخر سوى المال: ' فأنتم لا تقدرون أنْ تخدّموا الله و المال (متى 1: ٢٤). و ماذا ينفعُ الإنسان لو ربح العالم كلَّه وخسر نفسه؟ (متّى 1: ٢٦).لكن حب الدات والأنانيَّة في الإنسان نفسه جعلته يتطلَّعُ الى ذاته وكأنَّها مركز الكون.

ودُّهدُّ اللَّدة المادية ومنها الشُّهوات الجنسيَّةُ والغرائز والمأكولات والمشروبات التي تشغل مكانه في



حياة الناس مصدر اللذة الوقتيَّة العابرة التي تسطيو على حياته، وتستهاك خيراته في اتجاهات سلبيّة. كميا تروج بعض مواقع الشابكة ومحطات التُلفاز والودائل الإعلاميَّة الرخيصة حول العروض التُجاريَّة المتنوعة الَّتي تسيطر على أذهبان الشباب وطموحاتهم الحياتة.

والآن يبقى الإيمانُ والرَّجاءَ والمحبُّةُ، وأعظمُ هذه التَّلاثَة هي المحبُّةُ . (اكو الوساسية)



قال القذيمن توما الإكويذي واصفا قرة إيمان التلاميذ الاثني عشر: لقد كانوا قليلين، بسطاء وفقراء، مُنهكين بسبب صلب مُعلمهم، لكن الكثيرين من الحكماء والنبلاء والأغنياء اهتدوا في وقت قصير عند سماع ببشيرهم .

## أولا- الإيمان فضيلة إلهيّة واختيار حر من الإسان:

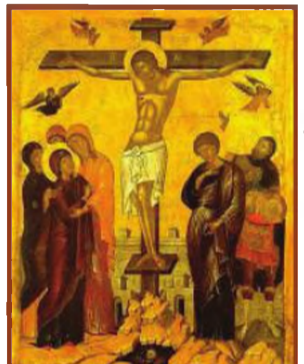
دعا يسوغ الجمع مع تلاميذه وقال الهم: امَنْ أراد أن يَتَبعني، فسنكر نفسهٔ ويدمل صليبه وسمعنى .

(مرقس۸: ۳٤)

الم يقل يعتزل الإنسان ذاته بل أكثر من ذلك أن يُنكر نفسه، وقد أمره بأن يحمل صايبه، ويعني أن يُنكر نفسه وقد أمره بأن يحمل صايبه، ويعني أن يقبل حتى الموت، إنّنا ننكر أنفسنا عندما نتجنب كل ما هو قديم مجاهدين لننال ما هو جديد حتى نبلغ إلى قياس قامة المسيح .

القديس يوحنا الذهبي القم

- أوضرت قصد يسوع بقوله:
  - من أراد أن يتيمني .. ' ؟



- كيف أستقبلُ الإيمان المسيديّ فضيلة الهيَّة وأعيشه؟
  - أبين معنى: مجاهدين لنذال ما هو جديد حتى نبلغ إلى قياس قامة المسيح ؟

لقد أعان كلّ منا يوم معموديته إيمانه بالآب والابن والروح القدس إلها واحدا، ونما كل مؤمن على هذا الإيمان. أوضح كيف أتمدلُ في حياتي العلاقة الثّالوثية الحيّة مع الله والآخر؟

من اعترف بأنَّ يَسوغ هو ابنُ الله ثبت الله فيه وثبَت هو في الله، نحنُ نعرف محبّه الله لذا ونوّمِنُ بها. الله محبَّة، من ثبت في المحبَّةِ ثبت في الله وثبت الله فيه . (ابوحدًا ٤١٥ -١٦)

## تُانيا- الإيمانَ المسيديِّ في حياتنا الأرضيَّة:

و إنَّ كنتم قمتم مع المسيح، فاسعوا الى الأمور الَّتي في المثماء حيث المسيخُ جالسٌ عن يمين الله. اهدّمُوا بالأمور التي في السِّماء، لا بالأمور الَّتي في الأرض. أميتوا، إنن، ما هو أرضي أ فیکُم کالرنی و الفسق و الهوی و السهو الرديدة و الفجور ". (كونوسى ٢ : ١ - ٢ - ٥)

■ اوضح المقصود من قول القديــــس باسيليوس الكبير: لا يليق بذا أن نتهاون

مع أيَّ فكر شرير؟

أو الطبيعة الفاسدة التي ورثناه! عن أدم، وتغلُّغنت فينا، وملكت على أعماقنا، فأفسنت إرادتنا وأفكارنا وعواطفنا وأحاسيسناء وظهرت أثارها في كل حياة الإنسال الداخليّة وساوكه، لهذا دُعيت الانسان القديم . لا يليق بذا أن نتهاون مع أي فكر شرير خاطئ، فهو وإنْ كانَ قد مات فإنْ لبعضيها قوة قيامة هائلة، ففي مقدورنا أنْ نميتها، وفي أحظة تتبعث فيها الحياة من جديد! الطَّمعُ هو أصلُ كلُ السرور، ويُدعى عبادة أوثان (كولوسي ٣:٥)، فلا تفضلوا إذن الأصدام على المسيح لأجل ربح قليل. ولا تقلُّدوا يهوذا فتخونوا من صئاب الأجلِنا الأجل حفدة من الفضاة .

فأميتوا أعضاءكم ": لا يعنى هذا تدمير

الأعضاء الجسديَّة، بل إمانة الإنسان العتيق

القنوس باسيانوس الكيير

- كيف أواجة الأفكار السريرة التي تنتابني بقوة هانلة ؟
- أبيّنُ رأيى في سلوكِ من يحْدَار اليوم أن يكون إنسانًا قديما ومن يختَار أنْ يكون إنسانًا جديدًا.
  - ماذا أقول لشخص يعيش بيننا اليوم، ويتمثّل دور يهوذا الإسخريوطي ؟



يتمثّل الإيمانُ المسيحيُّ بالله الآب ضابط الكلّ وبالربّ يسوع المسيح ابن الله الوحيد، وبالروح القدس الربِّ المحيى المنبثق من الآب، وبالكنيسة الواحدة الجامعة المقدَّسة الرسولدة، وبالاعتراف بمعمو دية و احدة لمغفرة الخطايا و ترجي الحياة الأبدية.

الله اللهمان فضيلة الهيَّة: بهبُّها الله لذا لنذال الخلاص: كل من يُؤمنُ ويتَّعمُّدُ بِخلُص، ومن لا يُؤمِنْ يهلِكُ (مرقس١٦: ١٦)، ولكي يتحقِّق الإيمانُ الحقِّ، يحتاج إلى نعمة من الله وعون داخليٌّ من الرُّوح القدس ليعلن كلُّ مؤمن إيمانه في معمو ديَّته، لتنمو نعمةُ الروح القدس في حياتِه سلوكا قويماً. ثلتيا - إيمان الكنيسة إيمان واحد: لأن لنا ربا واحدا وروحا واحدة ومعموديَّة واحدة، والكنيسة في كلُّ أقاصى الأرض تلقُّت الإيمان الحقُّ من الرُّسل، وتحتفظ به بعناية، وتبسَّر به بنهج واحد، فمهما اختلفت اللَّفات في العالم وتنوعت أجناس البشر، يبقى مضمونُ الإيمان واحدا لا يختلف، هذا الإيمانُ الَّذِي بَلِناهُ من الكنيسة نحافِظُ عليه بنعمة الرُّوح القدس لا 4 وديعة عظيمة.

الله حياتنا الأخلاقية ينيوعها الإيمان بالله: الذي يكشف أنا محبَّته، واهمال الحقيقة الموحى بها أو رفضنها يفسر كلُّ الانحرافات الأخلاقيَّة الَّتي نشهذها، والَّتي تقومُ على تأليه ما ليس بإله، فهذاك عدادة أوثان عندما يكر الإنسان ويجل عوضا عن الله السلطة أو اللذة أو المال، فعدادة الوثن تأبي سيادة الرُّبِّ الوحيدة: لا يَقدِرُ أَحَدٌ أَنْ يَحْنُمْ سَيِّدَينِ، لأَنْهُ امَّا أَنْ يُبغض أحدهما وحديُّ الآخر، وامَّا أنْ يتدِع أحدهُما وينبُذ الآخر . فأذتم لا تقدرونَ أنْ تدموا الله والمال ". (متى ٢٤ - ٢٤)

رابعاً - التّحديات الّتي تعترضُ الحياةَ البشريّةَ: يخبرُ نـــــا الإنجيل المقدِّسُ كيف تعرض يسـوعُ المسيخُ بعد معموديَّته وفى حياتِه البشريَّةِ إلى إغواءاتِ إبليس وتجاربه، وانتصـر على الشُّرير بالكلمة الإلهيُّة " فلْنتَمَا لَكُ بإيماننا، لأنَّ لنا في يسوغ ابن الله رئيس كهنة عظيماً، وهو الَّدي خضع مبتانا لكلُّ تجربة ما عدا الخطيئة '. (عبرانيين ؛ : ١٤ - ١٥). وكما تعرض المسي \_ خ للتجارب وقاومها قد تتعرض لإغواء وتجارب الشرير وكل ما يذاقض تعاليمَ الإنجيل المقنس وكلُّها تزعزعُ الإيمان، وبإيماننا بالكلمة الإلهدة نواجه هذه التجارب ونحقق الانتصار على الشر فهو السلاخ الفعّال والقوى. و نعمة الإيمان التي يُعطينا اللها الله هي دافعنا في حيادنا الأرضاية ورجاؤنا في الملكوت الديماوي، حيث ننعم بنور الله وجها لوجه في الحياة الأبدية.

#### التقويسم

#### ١ - اقرأ المشكلة الآتية مع مجموعتك واقترح الحلول المُناسبة:

لست أعرف كيف أبدأ، وأنا الإنسانُ الذي ميزه الله بعطايا و هبات يحلمُ الكثيرون بها ويتمنونها، من اب صالح وأم فاضلة ثمُّ أسرة مستقرة وعمل يُدر دخلا لا بأس به، يكفينا لنحيا حياة كريمة. واكادُ أجر أنك الآن تتساعل، ماالمُشكلةُ إذن؟! المُشكلةُ يا سيّدي هي أنني جاهلٌ، وأنا لا استحقُ النعم الكثيرة التي حياني الله بها، فأنا في مقابل ذلك عبدُ الكثير من العادات القبيحة والشهوات التي تعليطر علي وتذلّني، ولقد حاولت مرارا أن اتغيّر وأن اقلع عن تلك العادات السيّدة، لكن لا فائدة، فكثيرا ما صلّيت طالبا التوبة والصنفح والغفران، سائلا الله أن يُعطيني البداية الجديدة. وكثيرا ما عاهدت نفسي أن أبدأ من جديد، لكن كانت النتيجةُ دوما أن أشعر بالنصرة وأختبرها ليوم أو لعدة أيام قلائل، ثم إذ بي أعود من جديد مرة أخرى الخطينة، وهذه هي حياتي لسنوات طويلة بلا أدني أمل أو رجاء. هل من كلمة لديك انقولها لي او من حل لمشكلتي؟

٢ - بينْ كيف تكونْ شاهدا حقيقيًا لإيمانك ؟

٣- بيّن أوجه الاختلاف بين الحياة الأخلاقية التي ينبوغها الإيمان بالله والحياة التي تكون على خلاف ذلك.

# تبات المؤمن في كرمة المسيح

الطُّقوس الكنسيَّةُ وأهمْيَدَها:

1 - الطّقس بوحد الكنيسة كرمة المديح لتكون كلُها واحداً في المديح، فالكنيسة هي جدد المديح الواحد غير المنقسم أيها الآب القدوس، احفظهم بالمك الذي أعطيتي، حتى يكونوا واحداً مثلما أنت وأذا واحد الجهلهم كلهم واحدا ليكونوا واحدا فينا، أيها الآب مثلما أنت في وأنا فيك، فيؤمن العالم أنك أرسنتني. وأنا اعطيتهم المجد الذي أعطيتني ليكونوا واحدا مثلما أنت وأنا واحد (بوحنالا: ٢٢.٢١،١١)، فالطقس بجعل الكنيسة واحدا بالليتورجيا التي هي لدان الكنيسة ينظرون جهة الشرق منتظرين مجيء الرئب.

٢ - الطَّقسُ يضمنُ جماعية الصلاة: كما علَمنا الله أنْ نصلًى جميعاً مما أفضلُوا أنتمُ هكذا: أبــــانا الَّذي في السيموات ليتقدس اللمكان (متَى٢: ٩)

٣- الطّفس يشرخ العقيدة ويضمن الحفاظ عليه الله الديمة: فهو التطبيق العملي للعقيدة وهو المدرسة الأولى التي تشرخ العقيدة من خلال تطبيقها.

٤- الطّقس يشرح حقائق مجردة: لا يمكن أن يدتوعيها إلا المقل المجرد مثال: رسم إشارة الصلّيب أصغر عقيدة في المديدية ولكنها تعبر عن المديدية كلّها.



يرى القديس اغسطينوس أنَّ السئيد المسيح يدعو نفسه الكرمة ويدعونا نحنُ الأغصان، والكرمة والأغصان من طبيعة واحدة. هكذا إذ صدار إنسانا حمل ناسونتا، فصدار كرمة ونحنُ الأغصان الثابتة فيه، فبقوله: ' .. أذا هو .. يعلنُ السنيدُ المسيخ عن مستوى حضوره الداتي، فقد حل بيننا كرمة حقيقية، نغرس فيه ككنيسة العهد الجديد الذي تتمتع بالحياة الأبدية، الآب ليس فقط صاحب الكرم، نكته هو العاملُ فيه والمهتمُ به، إنه الكرام، يهتمُ بكلً فرع من فروعها. هو الدافظ للثبوت الإلهي، حيث نثبت في الكرمة كأغصان حيّة فيها، وبثبوبتا في الكرمة نثبت في الأب، ونتحد به، انستقر في أحضانه أبديًا.

#### أولاً - النبات في كرمة المسيح:

وبينما هو يأكل معهُم قال: لا نتركوا أورشليم، بل انتصروا فيها ما وعد به الآب وسمعتموه منى: يوحنًا عمد بالماء، وأمًا أنتم فتتعمدون بالروح القُدُس بعد أدام قليلة ولكن الروح القُدُس يحل عليكم ويهبُكم القُورة، وتكونون لي شهودا.."

(اعمال الرسل ١: ١-٨)

الآن يقولُ بوضوح: إنْ يوحذًا عمد بالماء، وأمًّا أنتم فستتعمدون بالروح القدس. الآن لا يستخدم الشّهادة فستتعمدون بالروح القدس. الآن لا يستخدم الشّهادة (شهادة يوحذًا المعمدان له)، ادما يرجع الى شخص يوحذًا، مذكر أ تلاميذه بما قالَه، ومظهر الهم أنهم الآن قد صاروا أعظم من يوحذًا، إذ هم يعمدون أيضا بالروح. مرة أخرى لمْ يقلْ: أذا أعمنكم بالروح القدس بل قال: فتتعمدون ، معلماً إيّاذا التواضع. هذا واضح بما فيه الكفاية من شهادة يوحدا أنْ المسيح نفسه هو الذي يعمد: هو سيعمنكم بالروح القدس والنار الوقام: ١٦)

- أبيّنُ أوجه التّشابه والاختلاف بين معموديّة يوحنًا المعمدان ومعموديّة يسوع المسيح.
  - ما المقصود بالآية: · · ولكنّ الرُّوح القدس يدل عليكم ويهذِكمُ القوة ؟
- أناقش مع مجموعتي النّص الآتي وأعبر عن إيماني بأن الكنيسة هي سر الشركة الإلهية الذي يوخد شركة أبناء الله.

الكنيسة المُقتَّسة أم ومُعلمة تلدنا من جرن المعموديَّة أولاداً لله بالنَّعمة، وتعيدُ خلقته من جديد عندما تلده بالماء والروح ابنا روحياً للستماء، وتلعننا مبادئ الإيمان المسيحيُّ، لنسلك بما يليقُ بأبناء الله بالنَّعمة. وهذه الطُبيعة الروحانيَّة التي تملأ حياة المؤمن هي وحدها القادرة على أن تتُحد مع الآخرين في وحدة المحينة المتحيحة وشركة الاتّحاد الكيانيُّ الّتي يُسميها الكتاب المقتمل وحدة المؤمنين أي الكنيسة، وهي أمننا بالروع، ترعانا وتدنو علينا، وبدون أسرارها المقتسة لا تكونُ لنا حياة.

#### ثانيا- طقوسُ الأسرار المنظورة تحقق النعم الالهيّة غير المنظورة:

وإذ يكون لذا هذا الإيمان الرسولي، الإيمان الواحدة عبر كل الأجيال للكنيسة الواحدة نمتطيع خلال الكنيسة وليس خارجها أن نتمتع بالشركة مع الآب والابن عريس الكنيسة، وبهذا يتحقّق لذا الفرخ الكامل من أجل الشركة والحب والوحدة الحقيقية، متمتعين هذا بعربون الحياة الأبدية. وليس بالأمر العجيب ألا يذكر الرسول شركتنا مع الآب والابن الا بعد قوله: يكون الكم شبركة معنا ، لأنه ليس لذا شركة الا معهم، أي مع كل الرسل في داخل الكنيسة كأعضاء أي مع كل الرسل في داخل الكنيسة كأعضاء حية في جسد المسيح، مرتبطين بالإيمان الواحد نكون في شبركة مع الرسل، كما مع الآب نكون في شبركة مع الرسل، كما مع الآب والابن والروح القذس.

| في | أوضح قصد القديس يوحدا البشير                               |      |
|----|------------------------------------------------------------|------|
|    | بارة الآتية: شارك بعضنــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | a II |
| 1  | مُ ابدَه يسوع يطهرنا من كل خطينة ا                         | ود   |

#### أيدت مع مجموعتي في النص عن ثمار السر الفصدي .

يقولُ القدّيس يوحدا الذهبيُ الفم مُتكلما عن سر الشّكر: نسميه مبراً، لأنُ الذي نؤمنَ به ليس هو ما نراهُ تَماماً، بلُ إِذا نرى شيداً ونؤمن بشيء آخر.. فحيدما أسمع أحدا يذكرُ جدد المسيح، أفهم معنى ما يُقالُ على غير ما يفهمُه من لا يؤمن، هذه الثّنائيّةُ لما يُرى وما لا يُرى في كلّ سر مُقدس هي خاصنته المُميرة. فالأسرارُ، كما الكنيسةُ، منظورة وغيرُ منظورة، ويوجد في كلّ اشارة خارجيّة نعمة داخليّة. والمسيحيُ في أثناء معموديّتِه، يُغطّسُ بالماء الّذي يغسلُه من خطاياه. في سر الشّكر، يتناولُ المرء ما يبدو أنّه خبر وخمر ، لكنّه في الحقيقة يأكلُ جدد المسيح ويشرب دمه الكريمين.

#### أتطلح :

الله تعريف السر المقدس في الإيمان المسيديّ: يُعرف آباءُ كنيستنا السرُّ بأنّه عمل مقسن، به ينال المؤمنون تحت ملة منظورة نعمة غير منظورة.

ثَلَقِياً - فَفَي كُلَّ سَرَ مِن أَسَرَارِ الكَنْيَسِمَةِ السَّيْعَةِ وَجَهَانَ: وَجَهُ مَنْظُورٌ وَوَجَهُ غَيْرُ مَنْظُورِ وَعَلَى الَّذِي يحصلُ على السَّرِ أَنْ يُؤمن بوجودِه وَإِنْ كَانَ لا يَرَاهُ بِالعَيْنِ المُجَرِدة:

أ-القسنمُ المنظور هو العملُ الخارجيُّ الَّذي يُجريه الكهنةُ من خلالِ الطقوسِ الكنسيَّة ومادَّة السَّر كالماء في المعموديَّةِ والخبر والخمر في العشاء الريادي، والزئيت الَّذي سبق تقديمهُ في مسحة المرضى.

ب-العسمُ غيرُ المنظورِ هو الدعمةُ التي يحصل عليها المؤمنُ نتيجة نيلِه هذا السر بإيمان، وبموجبِ الطُّقس الكنسيُ الخاص الذي يقوم به الكاهنُ كخادمِ السرّ، فالوجهُ غير المنظور في سر المعموديَّةِ مثلاً تنقية الله المُعمَّد داخليًا وتطهيرُ نفسه وتبريره من الخطيئة الجديَّة والخطايا الفعليَّة التي اقترفها قبل أنْ يعتمذ، وتنقية ذهنه ووالادته ميلادا ثانياً.

النافريان المقدس وحيًا بوساطة الأسرار الثَّلاثة الأولى: المعموديَّة والميرون المُقدس والإفخارستيا (القربان المقدس). ولما كان يمرض جسدنا وروحيًا فقد ترتب أن يعتق من الأمراض الجسديَّة والميرون المُقدس، وليُعتق من الأمراض الجسديَّة بمسحه بالزيَّيت المُقدس، ويُعتق من أسر الخطيئة بوساطة التُوبة والاعتراف. وكي يُحفظ النُوغ الإنسانيُّ وينمو تعين سرُ الرواج الذي يقمع الشَّهوات ويصون الإنسان من خطايا كثيرة، وكي يقوم بإتمام هذه الأسرار اختار الربا له رسلاً وتلاميذ وأقام منهم خدّاماً لأسراره الإلهيّة بمنجهم سرً الكهنوت الموت المقدس.

ابعاً بسوع المسيخ مؤسس الاسرار المقدسة: رسم الراب يسوغ نفيه أسرار الكنيسة السبعة وأودعها كنيسته المُقدّسة ليوزعها خدام الكنيسة الروحيّون على المؤمنين لنيل بعم الخلاص. ونستدل من التّقليدين الرسوليّ والكنسيّ أنّ الرئسل الأطهار قد تسلّموها من الرئب يسوغ ولاسيّما في خميس الفصح الّذي يُدعى خميس الأسرار، وفي فترة الأربعين يوما الدّي نلت قيامة الرب من بين الأموات وهي الفترة الواقعة ما بين قيامته وصعوده إلى السّماء، وفيها أيضاً منح الرب يسوغ سلطانا للرسل ليكونوا وكلاء سرائره، وأعطاهم سلطان حلّ الخطايا وربطها في السماء وعلى الأرض (يوحنا ٢٠٠٠)

٧٢-٧٧)، وأرسلهم لينشروا بشارته الإذجيليّة في العالم (مرقس١١: ١١)، والرسل بدور هم سلّموا هذه الوكالة إلى تلاميذهم وخلفائهم لدوام سلسلة الولاية الكهنوتيّة في كل الأجيال (أعمال الرسل١١: ٣٣) وذلك لاستمرار الكنيسة في أداء رسالتها في ايصال أسراره الإلهيّة الذي هي نعم الخلاص وثمار الفداء، الذي يهبّها للمؤمنين به في جميع أنحاء العالم ولكلّ الأجيال وإلى أبد الآبدين.

#### التقويـــم:

١ - اقرأ مع مجموعتك النّص الآتي، واستخلص مراحل مراجعة الذّات الدّي توهلُك الاشتراك بالأسرار الإلهيّة:

اختر الوقت المذاسب، أي ضع جدو لأ يساعدُك على إنجاز ما تريدُه. ضع خطّة مراجعة في فترة زمنيّة محدُدة ومدروسة، كي تتمكّن من تقويم ما أتممّت انجازه، وتقرر ما إن كان جيدا أم لا. أحيانا لا بد أن تتوقّع فشل بعض مشاريعك، وهنا لا تذف أو تذجل من الاعتراف بفشلك كحدث طبيعي يجب أن يختبره كل إنسان، لذلك لتكن لديك الشّجاعة الكافية للاعتراف بفشل النشاط الذي قمت به ووجئت أنّه غير منتج، وقبول التّذلّي عنه كي تبدأ من جديد بما هو أفضل.

### سماتُ الكذيســــةِ

سمات المجموعة الواحدة؛ كيف نتجاوب، مع احتياجات



المجموعة في ورشات العمل أو الاجتماعات؟ إن بناء المُعْقة والانفتاح والصندق بين الناس عامل أساسي من أجل نجاح العمل الجماعي. وهذا يتطلّب انفتاحا من جانبنا.

وعلينا أن نتقل النقد لطرق عملنا، وأن نخصنص الوقت الكافي لتفخص قيمنا وسلوكنا ومبادئنا. ويصمح هذا الأمر بالسبة للمجموعات أيضاً. إن عملتة بناء القه، وتطويرها، مستمرة دائما حتى بعد تعارفنا الوثيق. وتتم بما يأتى:



والداسيسة الخاصنة، ويستطيع أن يترجم ما يشعر ويفكر به قو لا وفعلا ضمن المجموعة.

الأهداف، وإلا قان يهتمُّوا بالتَّنفيذ أو يلتزموا به.

القرارات، ويتحمل الدخاص محددون مسؤولية تنفيذ أمور معددة، ويحاسبون عليها أمام المجموعة.

فإن كان من عزاء في المديح، ومن هذاء في المحبّة، ومن مُشاركة في الروح، ومن حذان ورأفه، فتمّموا فرحي بأن تكونوا على راي واحد ومحبّة واحدة وقلب واحد وفكر واحد، مُنزهين عن التّحزيّب والتّباهي، متواضعين في تفضيل الآخرين على أنفيكم، نافيرين لا إلى منفعتِكم، بلّ الى منفعتِكم، بلّ الى منفعتِكم، بلّ الى منفعة غيركم. فكونوا على فكر المديح يُسوع '. (قيلبي ١٠ - ٥)

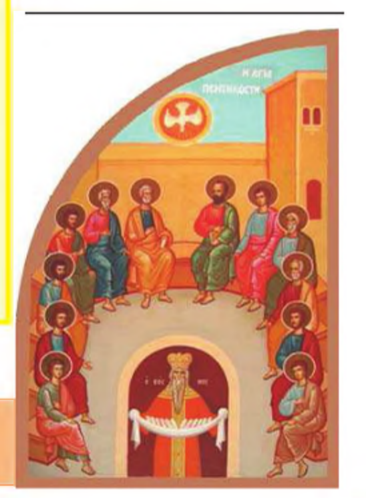
# أولا -عملُ الرُّوحِ القدس في الكنيسة:

عندي كلامٌ كثير أقولُه لكم بعد، ولكدكم لا تقدرون الآن أن تحتماوه. فمتى جاء رُوخ الحق لله أرشدكم إلى الحق كله، لأنه لا يتكلم بشيء من عنده، بــل يتكلم بما يسمع ويخبركم بما سيحدث .

(پوخنا۱۱: ۱۲–۱۲)

أتبين دلالة العبارة الآتية في الإيمان المسيدي: فمتى جاء روح الحق أرشدكم الى الحق كُله:

■ أستخلص من المقال السابق عناصر الإيمان المسيدى:



تعني الكنيسة جماعة المؤمنين. وعندما نتحدث عن الكنيسة، البدئ من رابط يربط تلك الجماعة في بوتقة واحدة كي تبقى جماعة الاحكن تفريقها، وذلك الرابط هو الإيمان:

١- بسرمديّة وجود الله بحسب ما ورد على السانه أنا الأول والآخر، أنا الألف والياء فالله مطلق الوجود ولا يدور نقاش في ذلك.

٢- بأن يسوع المسيخ هو الله المتجدد لخلاصنا والذي تمنّم بتعليمه وبصلبه وموله والحداره إلى الجديم فداء البشرية ليعلن خلاصه البشر النين أمنوا بحتميّة الخلاص الذي أتى به الى العالم، ليصبحوا أبذاء الله، وبقيامته من بين الأموات، ليفتح الطريق لذا دحو الملكوت السماوي، وبصعوده إلى السماء ليجلس عن يمين الله.

٣- بأن الروح القدم هو الروخ الإلهي الذي يعرف أعماق الله، منبثقا من الآب (يوحداه):
٢٦)، وهو اليوم الفاعل في الكنيسة والمعزئي والمدافع عنها.

بهدا تكون الكنيسة كنيسة حقيقة. أها إيمان واحدٌ وتقليدٌ واحدٌ ومسيرة واحدة، وتقودُ مؤمنيها نحو هدف واحد هو الذلاص والملكوت التماويُ في المسيح ربدًا الذي ينبغي له كلُ مجد وإكرام وسجود إلى الأبد.

العنص\_\_\_رة

#### نانيا - سمات الكنيســـة:

الكنيسة في نظر الإيمان المسيدي مقتسة على مر الرمن، ذلك بأن المسيح ابن الله الذي هو مع الآب والروح وحدة العدوس قد أحب الكنيسة كعروس له، واسلم نفشه لأجلها ليقسلها، واتحد بها جسدا له، وغمرها بموهبة الروح القدس لمجد الله فالكنيسة ادن هي شعب الله المقتس وأعضاؤها يدعون قديسين.

وتدعى جامعة لأن المسيخ حاضر فيها حيث يكون المسيخ يسوغ تكون الكنيسة الجامعة. ففيها ملء جسد المسيح متحدا برأمه، هكذا كانت الكنيسة بهذا المعنى جامعة في يوم العنصرة وستكون كذلك إلى يوم مجيء المسيح.

كلمة واحدة، اي لها ايمان واحدً لا يتغير وهو الإيمان المصلم للقديسين كاملاً لي شوق شديد، أنها الأحباء، أن أكتب، اليكم دامر خلاصها المُشترك، بعدما شعرت بضرورة تشجيعكم على الجهاد في سبيل الإيمان الذي تسدمة القديسون كاملا (رسلة يهوذا)، وتعليم واحدً لا يتغير، له اسلوب، رعايه وتسليم رسولي واحدً لا يتغير، وهدف واحدً لا يتغير، وهدف واحدً لا يتغير، وهو خلاص النفس، وأسرار مقتصة لا يستطيع أحدُ أنْ يقلدها وتعتبر الأسرار نصيب

كيف أميز سمة الكنيسة المقدسة
 وسمة الكنيسة الرولية ؟

#### ■ كيف تكونُ الكنيسةُ واحدة وجامعة حتَى أقاصى الأرض؟

#### كنيسة مار مارون في بادة براد السوريّة، تبعد ٤ كم عن مدينة حلب





#### ان فيسلم:

تتصف الكنيسة بانها (واحدة جامعة مقدسة رسواية ) فهي:

أولاً واحدة: ١-لأنها تكوين إلهي لا يمكن أن يتكرر. تكوين له مواصفات معنَّنه، فهي واحدة لأنَّ لها ربًا واحدا وليماذا واحدا ومعموديَّة واحدة (فسس ٤:٤-٧)، فهي جماعة واحدة متحدة، مرسوم لها هدف واحد لا يتغير، وأسلوب واحد لا يتغير وإيمان واحد، وكلمة واحدة.

٢- فالكنيسة تكون وحدة بين المؤمنين والسئيد المديخ كان يصلى أن تظل الكنيسة واحدة ولي حراف أخرى من غير هذه الحظيرة، فيجب على أن اقودها هي أيضا. ستسمغ صوتي، فتكون الرعية واحدة والراعي واحدا (يوحدا ١٠١).

ثَلَقْ مَهُ النّهُ اللّهُ اللّهُ المحدُ المسياع الله المحدُ المسياعُ الكنيسة وضحَى بنفسه من أجلها، المقدمة ويُطهرها بماء الاغتسال وبالكلمة، حتى يزفّها الى نفسه كنيسة مجيدة لا عيب فيها ولا تجعد ولا ما أشبة ذلك، بل مُعدمة لا عيب فيها . (فسسه: ٢٥ - ٢٧) فجسدُ المسيح يقدّسُ ويطهرُ كنيسته ويطهرُ المؤمنين من كل خطيئة. هذه هي العضويّة الحقيقيّة، لا كونوا قِديسين في كل ما تعملون، لأن الله الذي دَعاكُم قُدُوس. فالكتاب يقول: كونوا قديسين لأنى أنا قُدُوسٌ . ( ايطرس ١٠١)

رابعا - رسوليّة: لأنُ إيمانها رسوليُّ، تسلمه التلاميذ من السدد المسيح من سمع إليكم سمع اليُّ. ومن رفضدي، ومَن رفضدي رفض الذي أرسلني (لوقا، ١٠: ١٦) ومنهم الى الرسل والكهدة على مر الرسان حتى دهر الدَّاهرين أطعتم بكل قلوبكم تلك، التَّعاليم التي تسلَّمتموها (رومية ٢: ١٧) أمدحكُم لأنّكم تذكروني دومًا وتُحافظون على التَّقاليد كما سلَّمتُها إليكم . (١كورنثوس ١١: ٢)

#### التَّقويسمُ:

#### ١- استخرج غاية السئيد المسيح من كنيسته في الآية الآتية:

أنا الراعي الصائح، أعرف خرافي وخرافي تعرفني، ستدمعُ صوتي، فتكونُ الرعبة واحدة والراعي واحدا '.

#### ٢ استخرج غاية القديس بطرس من الكنيسة في الآية الآتية:

بلُ كونوا قديسينَ في كلَّ ما تعملون، لأنَّ الله الذي دعاكم قُدُوسٌ. فالكتابُ يَقولُ: كونوا قِنْيسينَ لأنى أذا قُدوس '.

#### ٣- استخرج غاية السيد المسيح من الكنيسة في الآية الآتية:

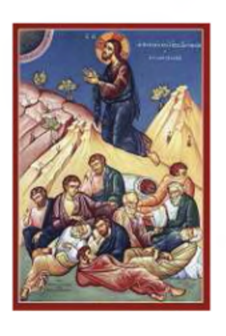
وقال يسوغ لتلاميذه: اذهبوا إلى العالم كله، وأعلنوا البشارة إلى الناس أجمعين، كل من يُؤمنُ وعن يُؤمنُ ويتعمئدُ يخلصُ، ومن لا يُؤمنُ يهاكُ ... (مرقس١٦: ١٥-١١)

#### ٤ - استخرج غاية القديس بولس الرسول من الكنيسة في الآية الآتية:

يخاطب القديس بولس الرسول تلميذه تيموثاوس: البشارة التي اقمات لها مُبسرا ورسولا وعلماً، فأحتمل المشقات ولا اخجل، لأدي أعرف على من اتكلت وأثق بأنه قادر على أن يحفظ ما انتمنني عليه إلى ذلك اليوم. فاعمل بالأقوال الصحيحة التي سمعتها منى، واللت في الإيمان والمحبّة التي عليه إلى ذلك اليوم. لحفظ الوديعة الصناحة بعون الروح القُدُس الذي يسكن فينا .

(اتیموثاوس۱: ۱۱-۱۱)

# الوحدة الخامسة: محبية الله



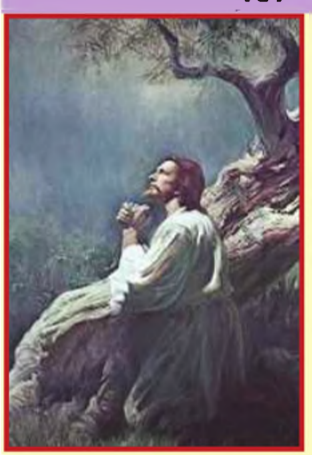
وقظ قال فد المجرب
 والصلة علاقة جميلة مع الله
 والمنا يسوع الصلاة الربية

الصنلاة هي صله الإندان الروحية بالله خالقه، والغذاء الروحي المؤمن الذي من دونه لا يقبر أن يحيا روحيا. و هي التعبير الصدر من قلب المؤمن يخاطب به أباه السنماوي ليحمده ويشكره ويطلب منه ما يحتاج إليه. ومن خلالها يقدم المصلي طلباته وتوسلاته لسد احتياجات معينة سواء أكانت تخصه أو تخص غيره.

ومن منطلق هذه المفاهيم تأتى كلمات الصدلاة التي يرفعها المؤمن لله عقوية يعبر فيها عن حبه وولائه، و يقدم طلباته وأدعيته وتوسلاته، وتخرجُ من قلبه لتعبر فعليا عن حبه وولائه، و يقدم طلباته وأدعيته والمسلام والأب الرحيم هي الصلاة النابعة من قلب المصلى.

# ZWZ

# يقظة القلب ضد المُجرّب



الإنسانُ المؤمنُ يردُدُ على النّوام صدلاة 'ياريسي يماوغ المسيح ابن الله، ارحمني أذا الخاطي، مسواءً في أثناء عمله أو سيرو أو أكله أو راحته حتى يتغلفل اسم ربنا يسوغ المسيح في أعماق القلب، ويحطّسم كبرياء الحدة القديمة الرابضية في داخلة الإنعساش رُوحة وانتصارها.

(القنيس يوحنا الذهبيُّ القم)





نصلي الآب والابن والرُّوحِ القدُسِ الاله الواحدِ.

اسألُوا تعطوا، اطلبوا تجدوا، دُقوا الباب، يُفتحُ لكم. فمن يَسأل ينلْ، ومن يطلب يجد، ومن يطلب يجد، ومن يدق الباب يُفتحُ له. من منكم إذا سأله ابنه رغيفا أعطاه حجرا، أو سأله سمكة أعطاه حيية وإذا كنتم أنتم الأشرار تعرفون كيف تحسنون العطاء لأبذائكم، فكم يحسب أبوكم السماوي العطاء للذين يَسألونه ؟" (متى٧: ٧-١١).

# أولا - الصلاةُ حوارٌ دائم مع الله:

تسلُّدوا بسلاح الله الكامل انقدروا أنُّ تُقاوموا مكايد إبليس. فندن لا نُدارب أعداء من لحم ودم، بل أصحاب الرئاسة والسلّطان والملّيادة على هذا العلم، عالم الظلّلام والأرواح الشريرة في الأجواء العلمان. (أفسس: ١١-١٢)

■ ماذا قصد القديس أميروسيوس من قوله: إنّ الصراع مع أجناد الشر ليس من أجل الغنى والمجد وإنّما لاستعبادنا؟

ضهوا رجاعكم في الرأب فيصير كل شيء سهاد، فالعدو لا يحاردنا علانية، وانما من خلال المكايد والخداع، ويعطى الخطايا ثياباً أخرى مستخدما المكائذ.

إن جهادنا الروحي يمثلُ إحدى الحروب الماهرة، ونحنُ نقاتل ضد عدو مخادع وعندما بظهر الرسول مهارة ابليسَ لا يقصدُ تحطيم نفسيّة الجنود وانما لكي يحمّسهم ويوقظهم ويهيئ الجنود للمنهر مثيراً فيهم روح الشّجاعة، وصراعنا مع اجناد الشرّ الروحيّة ليس من أجل الغني والمجد وانما لاستعبادنا.

القديس أمبر وسيوس

- ولتكن المحبّةُ صالقةً. تجنبوا الشر وتمسكوا بالخير (رومية ١٢: ٩). بم توجّه إلينا بولسُ الرسولُ في رسدالته ؟
- ما قصدُ القديس بولس الرُّمنول بقوله: ' والبسوا خودة الخلاص وتقلُّدوا سيف الروح الَّذي هُو

كلامُ الله ". (أفسس: ١٧ – ١٨)



#### ثانياً - المثابرة على الصلاة:

صلُوا كل وقت في الروح مبتهاين، وتنههوا لذلك، وواظبوا على الدُعاء لجميع الإخوة القديسين ولي أذا أيضنا، حتى إذا فتحت فمي للكلام منحني الله ما أعلن به بحرأة سر البشارة التي أذا سفيرها المقيد بالسئلاسيل، واسألوا لي الجرأة على المناداة بها كما يجب على .

■ أشرح معني هذه الآية: علينا أن تحارب إبليس كجماعة مقدسة فهي حرب تمس علاقتنا بالله '.

يعول القدير بولد الرسول في حديث الجهاد ضد إبليس على أن العدو يحارب كل عضو على انفراد، وجنوذه والأرواخ الشريرة عضو على انفراد، وجنوذه والأرواخ الشريرة كلها تعمل معاضد مملكة المديح لذلك عليدا ألا ذحارب إبليس منفردين وإنما كجماعة مقدة فهي حرب تمس علاقتنا بالله والحائذا معا في مواجهة إبليس والسهر الدائم والطلبة المستمرة من أجل جميع القديسين بروح واحدة مع إخوته من أجل جميع القديسين بروح واحدة مع إخوته الذلك يشعر الرسول بولس بأنه بحاجه إلى صلوات الشعب من أجله، يسنده الرب في جهاده الروحي وفي كرازته بالإنجيل المقتس وكلنا بحاجة إلى صلوات مشتركة .

القنيس يوحنا الذهبي القم

■ أفسر مع مجموعتى قول السيد المسيح الآتى موصدا كيف أعيش حياتى الإيمانية مصليا ؟
ما اخترتمونى أنتم، بل أذا اخترتكم وأقمتكم لتذهبوا وتنمروا ويدوم ثمركم، فعطيكم الآب كل
ما تطلبونه باسمى. وهذا ما أوصيكم به: أن يحب بعضكم بعضا . (يوحدا ١٥٠: ١٠- ١٧)

#### ● ما موقفُك السخصيُّ من دعوة القديس بولس الرسول المؤمنين ؟

وواظيوا على الدُّعاء لجميع الإخوةِ القِديسينَ ولي أنا أيضنا حتى إذا فتحت فمي للكلام منحني الله ما أُعلنُ به بحر أةٍ سرِّ البشارةِ ". (نفسس ١٠١٦)

أو : الصلاة : - جهاد ضد كل الشراء لا ضد أنفسنا، بل هي مع أرواجنا، وهي تعني رفع النفس نحو الله والتماس الخيرات الصلاحة منه.

١- التواضع أسماس الصلاة: والقلب؛ هو الذي يصلي وإذا كان بعيدا عن الله فالصلاة باطلة يلتفت إلى ابتهال المحرومين . (مزمور ١٠٠: ١٨)

٢- الصلاة في الإيمان المسيدي: علاقة عهد بين الله و الإنسان في المسيح، هي علاقة بين أبناء الله و أبيهم. وقد رافقت الصلاة الإنسان على مرا الأزمان من إبراهيم حتى العهد الجديد.

٣- صلّى يسوع المسيح: في كلّ موضع، في الخاوة يصلّي، وفي العان يصلّي، وفي الشكر يُصلّى، وفي الشكر يُصلّى، ويعلم الصّلاة، ويعلّم جرأة البنويّة في مخاطبة الآب، ويشكره قبل أن يتقبّل عطاياه كلّ ما تطلُبونة في صاواتكم، امنوا بأنكم ناتموه يُدمُّ لكم'.(مرقس ١١: ٢٤)

ثانياً: استجلبة الله لصلاة المؤمن: يستجيب الله الصَّلاة النَّتي تعبّر عن الإيمان، وقدم اذا السنيّدُ المسيخ أمثالاً على ذلك كشفاء الأبرص والأعمى والمخلّع يدلُ فيها على استجابته لمغفرة الخطايا.

قَلَقًا: مواجهة معيقات الصلاة: وعندما نصلي عليذا مواجهة المفاهيم الخاطئة في الصلاة من حولنا وفي داخانا، ومواجهة المعيقات اللتي تواجهنا في الصلاة، مثل التُشتُت وقلَة الإيمان والسلم وعدم اللقة في استجابة الله لطاباتنا.

#### رابعا: الصِّلاةُ المسيحيَّة:

<mark>1 -</mark>تمثّل عنايةً الله بالبشر وخلاصهم والاتّحاد مع يسوع المسيح الّذي يصلّي معنا والأجلِّنا.

٢- ممال الصنّلاة طلب المففرة والشّفاعة والشّكر والرّغبة في الملكوت والتّسبيح. والصنّلاة ليس لها حدود، وتتطلّب الثّبات في المحبّة والإلحاخ في كلّ وقت وكلّ حين.

٣-الصئلاة محبّة الآب والابن ومعونة الروح القدس من أجل جميع البشر، الصئلاة رجاء في المغفرة والخلاص والجهاد الحسن كيلا يكون الإنسان معثرة للآخر في التّوجّه نحو الخطيئة. الصئلاة يقظة القلب للابتعاد عن الخطيئة والتّوبة وطلب المغفرة من أجل تنظيم العلاقة مع الله والآخر، وأن يعيش المؤمن الكلمة الإلهيّة في قلبه وضميره، وفي كلّ مرة نتوجّه بالصئلاة إلى يسوع يكون الروح القدس بنعمته المئامية هو من يجتنبنا نحو طريق الصئلاة اذلك تدعونا الكنيسة كي نبتهل كلّ يوم إلى الروح القدس من خلال الدّعاء إلى الآب بالمسيح يسوع كي يعطينا الروح المعرى.

#### التقويسم:

١ - ثمن الثّبات في المحبّة والالحاح في الصّلاة في كل الأوقات من خلال النصوص الدينية الآتية:
 و اظبوا على الصّلاة '. (اتسالونيكيه: ١٧)

احمدوا الله الآب حمدًا دائماً على كل شيء، باسم ربدًا يُسوعَ المسيح". (أفسسه: ٢٠)

صلوا كل وقت في الروح مُدتهاينَ وتتبُّهوا لذلك، وواظبوا على الدُّعاء لجَميعِ الإِخْوةِ العَدَّسينَ . (افسس: ١٨)

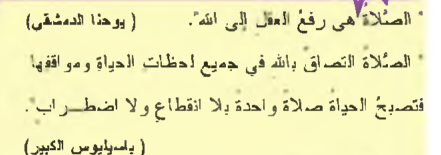
٢ - ضع خطة لحياتك تتمثل فيها ما قالة القديس بولس الرسول لتلميذه تيمود أوس حتى تصيح قدوة لزملاك في مجتمعك.

أذاشينك أمام الله والمسيح يسوغ الذي سيدين الأحياء والأموات عند ظهوره ومجيء ملكوته أن تبشر بكلام الله وتلخ في إعلانه بوقته أو بغير وقته، وأن توبّخ وتتذر وتعظ صابرا كل الصبر في التعليم. فسيجيء وقت لا يحتمل فيه الداس التعليم الصنديح، بل يتبعون أهواء هم ويتخذون معلمين يُكلمونهم بما يُطرب أذانهم، منصرفين عن سماع الحق الى سماع الخرافات. فكن أنت متيقظا في كل الأحوال، واشترك في الألام واعمل عمل المبشر وقم بخدمتك خير قيام. أما أذا فذبيحة يُراق نمها وساعة رحيلي اقتربت. جاهدت الجهاد الحسن وأتممت شوطي وحافظت على الإيمان، والآن ينتظرني إكليل البر الذي سيكفادي به الردب الديان العادل في ذلك اليوم، لا وحدي، بل جميع الذين يشتاقون إلى ظُهور. ". (٢ يوموثاوس ١٠٠٥)

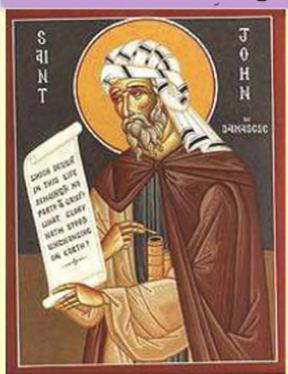
١ حدد الخطوط الأساسية الله توحة بها سلوك زميل لك حتى لا يكون معترة تقوده الى الخطينة من خلال النّص السابق (٣ تيموثاوس ٤: ١ - ٨).

٢ - بين موقفك كمؤمن مسيحي بنتانج من ياتزم العيش بكلمة الله في قلبه وضميره؟

# الصلاة علاقة جميلة مع الله



الصدّلاة هي ترداد الأقوال المقدّسة صادرة من القلب... هي سجود أمام الله .. هي مزامير تهليل وتمجيد.. هي الإرادة في الحياة مع الله. (القديس اسحق السريائي) أن الصدّلاة والكلمات الخاصنة بالصدّلاة هي أشبة بالدنهم. ولكن لا يكفي أن يكون لدينا سهم. فإذا شئذا أن نصيب المرمى، ينبغي أن يكون في حوزيّنا قوس له حبل من نوع جيد ونراع منين لوتره. فلو كنّا نماك القوس الجيد دون القوة التّي تسمحُ بإطلاقه، فسرعان ما يسقطُ السنهمُ



القديس يوحنا الدمشقي

على بُعد أمتار. وإذا لم ذرم بما يكفى من جهد فلن يبلغ المثهم المرمى، يذبغى إذن أن يكون أذا قوس وسهم وذراع وقوة. ولما كانت الصئلاة هي سهمذا فعلينا أن نصوب في داخلنا إلى أعمق نقطة حيث يوجد الله

#### نمجدك ياالله







#### أولا حديث المؤمن مع الله بالصدّلاة:

منبدوا الرّبة يا جميع الأمم! مجدوه يا جميع الشعوب!.. فليغمركم إله الرئجاء بالفرح والسئلام في الإيمان، حدّى يفيض رجاؤكم بقدرة الروح القُدُس! "

(رومية ١٥: ١١- ١٢)

■ علَّمنا الرسولُ بولسُ أن نشكر الله عملا بتعليم الرسول بولس؟

الله ونمجّده، ماذا أفعلُ لتمجيد وشكر

القنيس بوحدا الذهبي القم

يقدُّم المؤمنون صلاة شكر لله في كلُّ الأمور مند

العصر الرسولي، ويبيِّنُ لذا القدينُ بولسُ أنَّنا إذا عشنا له

بالإيمان يحسب ذلك ربحا إلهدا، اذلك إن عشنا وإن منتا

فالرُّبِّ ذحنُ. والله سيدٌ يهتمُّ بخلاصدا يقدّم حبّه العبيده ليس

بالمال وانما بحياته إذ صار هو نفسته حاصنا، فقد مات

وقام ايهبنا الحياة كي يعيش الأحياء فيما بعد لا لأنفسهم

بِلَ الَّذِي مَاتَ لأَجِلُهُم وقام. هكذا تكونُ العَلْقَةُ بِاللَّهِ الدَّالَقِ

لقد ركز الرُّسول بولسُ على عطايا الله الفائقة، وعليدا

أنْ نعمل بروح التُّواضع ونسلك بروح الحدِ، ويايقُ

بالإنسان أن يرتبط بالله مند شبابه حتى لا تخدعه الأباطيلُ

ويرتبك بهمومه، وهذا يعنى التمتع بالشركة مع الله وحياة

الفرح الحقيقي، وإذا حلَّت أيام الشر يخسر الإنسان

امكاذية التُّوبة والرجوع إلى الله مثل فقدان الوعيّ

والشيخوخة كيلا يفقد الإنسان عدوبة الحياة من خلال

- متى أعيش الفرح الحقيقي؟ وكيف؟
- اناقش مع مجموعتى القصد من العبارة الآتية: تسعى الصلاة العقليّة إلى ذاك الذي يحبه قلبي".

علاقةِ اللَّقاءِ مع الله.

• أفسر قصد السَّيِّد المسيح بقوله: إذا طلبتم منى شيدًا باسمى أعمله (يوحنا ١٤:١٤)

العادل.

#### تانيا- الصلاة تــوق المؤمن إلى الله:

أمًّا أنت، فإذا صلَّيت فادخل غرفتك و أغلِقَ بابها وصلَّ لأبيك الله ذي لا تراه عين، ولبوك الَّذي يرى في الخفية هو عين، ولبوك الَّذي يرى في الخفية هو يكافئك. ولا ترتدوا الكلم تردادا في صلوانكم مثل الوتندين، يظنُون أن الله يستجيب لهم لكثرة كلامهم لا تكونوا مثلهم، لأن الله أباكم يعرف ما تحتاجون إليه قبل أن تسألوه أ.

وعندما نصلي في الخفاء فبشفاه مغلقة وفي هدوء وصمت كامل. ويحدرنا السيد المسيخ من تكرار الكلام الباطل ظناً أن الله يخدغ بكثرة الكلام. وذحن نصلي ونتضرغ ونستغيث شكرا لله وطلبا للردمة.

القديس جيروم

- ما المقصود بقول السبيد المسيح ولا ترددوا الكلام تردادا في صلواتكم مثل الوثنيين، يظنون أنَّ الله يستجيب لهم لكثرة كلامهم ؟
  - الصلاة هي ' التعبير عن توق الإسمان الى الله ' ذاقش هذا القول مبيّذا رأيك.
- كيف تتمثل قول السيد المسيح: استلاوا تعطوا، اطلبوا تجدوا، نقوا الباب يفتخ لكم (متى٧: ٧)
   في حياتك اليوميّة؟



● علمنا يسوع الصَّالاة الربِّيَّة فماذا يقصدُ بقوله: ' ولا تدخلنا في التجرية ؟

#### اتطلع:

تكشف الصنّار، أنْ اختلاف أسلوب الصنّات بين كل من الفريسيّ والعسار يكشف التّناقُض بين حالتيهما والعشّار، أنْ اختلاف أسلوب الصنّات بين كل من الفريسيّ والعسار يكشف التّناقُض بين حالتيهما الروحيّتين المختلفتين، بطريقة صلاة الفريسيّ: أوضح لنا حالته الروحيّة الداخليّة وكيف كان يعيش الإيمان ظاهريّا، وكيف أنْ هذه الطّريقة في عيش الإيمان لم تصل به إلى الخلاص بل خسره " لأنْ كل من يرفعُ نفسه يتضعُ ومن يضغ نفسه يرتفعُ "، فهو يبدو ظاهريا أمام ذايّه وأمام أعين الناس من أو اثل المُصلين والمُبررين إلا أنه لم يتبررُ بهين الله.

بيذما العشّارُ: بصلاته ' اللَّهمُ ارحمني أذا الخاطئ ' أوضح لنا حالته الروحيّة الداخليّة الصنحيحة فنزل إلى بيته مبررُرا '.

ومن حالتى الفريسي والعشار يمكننا أن نُقارِن بين المتخشع المُتواضع وبين المتخشع المُتظاهر:

الله المُتخشَّعُ المتواضعُ يفحص ذاته ويكشف كلَّ خطاياه وأخطائه، الأنَّه يرى خطاياه ويعرفها، بينما المُتخشَّع المتظاهر يفحص ذاته كي يكشف فضائلها ويتحدث عنها متفاخراً أمام أعين النَّاس والله.

٢-المُتخشعُ المتواضعُ يسأل رحمة الله دائماً، فهو يعرف أنهُ لا يستطيع بمقدرته أن يخلص إنّما برحمة الله. أمّا المُتخشعُ المتظاهر فهو يطلبُ من الله التّبرير مستندا إلى أعماله التي أنجزها.

٣-المُتَخشعُ المتواضعُ يعدُ فضائله أو حسنايّه ثمرة من ثمار العيش مع الله ايُ ثمرة من بثمار الرُّوح

القدس اذلك لا يتفاخر بها. أمّا المتخشعُ المتطـــاهر فهـ و يفدّخر بحسداته ولا يعتبرها ثمرة من ثمار العيس مع المسيح بلُ هي نتاج أعماله كإنسان.

3- المُتذشعُ المُتواضعُ يهتمُ ويلاحظ ذاته فقط معتبرا أنْ الآخرين هم أفضل منه. والمُتخشع المتظاهر يعتبر نفسه أفضل من الآخرين فهو يعتبر هم أدنى منه منزلة أيد قال الفريسيُّ اللهمُ أنا أشكرك أنّى لستُ مثل باقي الناس الخاطئينَ الظَّالمين الزُّداة .



القريسي والعثمار

|   |         | ٠. | - 11 | ı |
|---|---------|----|------|---|
| • | <br>-10 | а  | 1    |   |
| 7 | 7       |    |      |   |

اقرأ النص الآتي ثم أجب:

| THE STATE OF THE S | يُرضيهِ. ووص                  | *             |            |               |                  |                      |          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|---------------|------------|---------------|------------------|----------------------|----------|
| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | (ايوحنا۳: ۲۱<br>ة الآم ومثاله |               |            |               |                  |                      |          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                               |               |            |               |                  | قدس؟                 | וצ       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                               |               |            |               |                  |                      |          |
| یرضیه،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | لله ويعمل بما ب               | يحفظُ وصايا ا | ى مكانة من | بي السابق ع   | ل النُص ٰ الكذار | ددث من خلا           | <u> </u> |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                               |               | المسموات . | عند الآب في   | ا يرضي الله ع    | ئ لا يعمل بم         | و.       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                               |               |            |               |                  |                      | _        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                               |               | ر المسيح؟  | ، تجهة إلى نو | تكون صلاتك ،     | دًا تفعل حت <i>ی</i> | la -7    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                               |               |            |               |                  |                      |          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                               |               |            |               |                  |                      |          |

# علَّمنا يسوعُ الصلَّلاة الربيات

ZW.

عُرْفَتُ الصَّلَاة الربيَّة بهذا الاسم لأنَّ السيَّد المسوح نفسه علَّمنا إداها. وهي جزءً من العظة على الجبل. فالصَّلاة الربيَّة هي التماس الصَّالحات.

تبدأ الصناة بالابتهال: ١- أبادا الّذي في السموات "، وفيه تتمركز صالاتنا من حيث:

أولا: أبادًا ": بهذه الافتتاحية نستدعى الله ونسميه أباً، ونعبّر إيمانيًا أنّ لديدًا أباً ولسدًا أيتاماً. أبا سيابًى كل مطالب الصئلة، فالأب لا يحرم أبداءه من خيرابه عندما يطلبونها منه.

ثانيا: في تسمية الله أبا اعتراف بالتبني: واستحقاق لذا أن نكون أبذاء بنعمة الله. وكل الخيرات نحصئل عليها بكوننا في علاقه أخويه مع ابن الله الوحيد، ونحصئل على مواهب الرُّوح القدُس. وبالتَالي لذا شركه مع النَّالوثِ القدوس.

ثالثا: اذا سعيدًا الله أبا يعنى أنه يجب أن يكون لديدًا انتماء وحياة: كيلا نبدو غير مستحقين لهذا النسب الشريف.

رابعا: الصُلاة تبدأ بصيفة الجمع: أباذا أن لندل أنّا إخوة، ولسنا وحدنا فقط على الأرض، أي لسنا نحن وحدنا أبناء شه. فهذاك قرابة روحية بين كل البشر مستقلة عن تقسيمات منتوعة، من جهة الامتيازات والخيرات المادّية. وبوجود هذه القرابة الرُوحية لا يستطيع الإنسان أن يؤذي ذوي القرابة والاختلافات الأرضية بين البشر. وبالتالي فإن العيارة الأولى لهذه الصَّلاة تركّن على التساوي والبنوة للأب السماوي بين البشر.

٧- العبارة الثّانية في السّموات : فيها ندل على لن أبانا قاطن في السّموات. وباعترافنا أن الله يسكن في السّموات لا نعني أنه يجب أن نجعل اللّه في السّموات بل علينا في ساعة صلاتنا أن نبعد الأرض عن أذهاننا وأن نحدّق في السّموات لنتشارك مع الله. وبهذه الطّريقة أرانا السّيّد المسيخ وطننا الحقيقي الذي هو السّماء حيث نجد بيتنا الأبوي فيه. فنحن على هذه الأرض نز لاء غرباء، ويجد أن نؤمن أن هدفنا هو السّماء. فمن منا لا يريد أن يعود إلى وطنه بعد نفيه؟ فالحديث عن السّماء، لا يعني المسافة الفارغة بينها وبين الأرض، وانما الحياة المتألّهة والمقدّسة المعتقة من الخطينة والأهواء والموت. وافتناحية الصّلاة توجة ذهننا وترشده إلى وطننا، وتجعلنا نرغب بالأب والوطن السّماوي، ونكنسد عمق تأثيرها بقرابتنا الرّوحية مع المؤمنين من جهة، ومع القديسين وكل أعضاء الكنيسة من جهة ثانية.

#### أولاً: الطّلباتُ الدُّلاثُ المتعلقة بإقامة ملك الآب بين البشر:

أولا: ليتقدّس اسمُك : لهذه الطّلبة مهنيان، الأولى أن يتمجّد اسمُه في حياتنا الشّخصيّة، والدّاني أن يجعلنا قديسين، فنحن نطلت من الله أن يقدّس حياتنا الشخصيّة كونوا قدسين لأنّي أنا قُدُوس (ابطرس ١٠١١)، لأنّ الله بحسب الطبيعة قدّيس، وعلى البشر أن يصيروا قديسين بحسب النّعمة. وهذا ما يدعى الدأله، وبقدر ما يتقصون بشركة نعمة الله يُدعون متألهين، ولكى يصير أحدٌ ما قديسا منالها، يعني أن تتجلّى قواه النفسيّة والجسديّة كلها، وأن يمركز حياته في الله.

قاتوا البات ملكوتك : في هذه الطابة، ندعو الله وملكوته في داخلنا، يأتي عندما نفتح قلوبنا ونقبل نعمة الله بطرق منتوعة، وتزداد هذه النعمة بهجة وفرحا داخلين عندما يذكر الإنسان اسم الله باستمر الرويصلي إليه، وعندما يكون الإنسان مستحقاً أن يرى الله في نوره، حيننذ يرى ملكوته إلى أن يأتي الحضور الثّاني المسيح، أي أن يأتي المسيخ ليدين البشر، وهذا يعني أن يأتي ذلك اليوم الدي تقوم فيه أجساد البشر وتبدا دينونتهم. مثل هذا الطلّب هو ثمرة الضّمير الصّالح الذي تخلّص من الأمور الأرضية، فلا يتكبر و لا يتغطر س على خيرات هذه الحياة.

والمديح، نصلَى إلى الله أن تتم مشيئته في السماع : في الصلاة الربيّة أبادا التي علمنا إياها المديح، نصلَى إلى الله أن تتم مشيئته في الأرض كما هي في السماء. فالكلمة مشيئة تدحير من الفعل الشاء أي رغب وأراد. وفي حالتنا هذه مشيئة الله ليست ما يريد الله لنفسه، بل لخلاصنا. فقد جبل الله الإنسان ليصل إلى الشركة ويتمجد معه. فعلى الإنسان الان أن يطبّق مشيئة الله ليصل إلى المجد والتألّه والكمال والقداسة. وهذا ما كتبة القنيس بولس وهل مشيئة الله إلا أن تكونوا قبيسين (اتسالونيكي ٢:٢). وكان مصراً على كونه رسولا بمشيئة الله أ. (اكورنثوس ١:١)

#### • أحددُ قصد السبيد المسيح من تعليم المؤمدين الصالة الربية:

#### ثانيا- الطلبات الثلاث المتعلقة بحاجات الإسمان:

الدلا: أعطنا خبرنا اليومي ": لم يتكلم السيد المسيخ عن المال، والتّرف والحياة الرغيدة والالبسة الفاخرة واحتياجات الإنسان المختلفة الزائدة كلها، بل تكلّم عن الخبز اليومي ليعلمنا أن نطلب من الفاخرة واحتياجات الإنسان المختلفة الزائدة كلها، بل تكلّم عن الخبر اليومي اليعلمنا أن نطلب من القدم الهو صروري لحياتنا، فلا نهتم بالخبرات المادية الكثيرة المتراكمة. فالخبر الجوهري ":

١- ضروري لجوهر حياتنا المعيشية اليومية. ضروري لكفايتنا. ويجب أن تتوافر لدينا الصدّخة لنوس الضروري لجوهر عيش وننمو لا لأنّنا نأكل الغذاء المادّي فحسب، بل لننال نعمة الله الني تكفينا. ويعلّمنا المسيخ بهذه الطّلبة أن نلقى عنا الاهتمامات الكثيرة والكبيرة.

٧- هو الخبرُ الروحيُّ أي كلمةُ الله وجسدُ المسيحِ. اللَّذان بكوذان طبيعةَ جوهرذا. فقال الهُم يسوغُ: أذا هو خبرُ الحياةِ. من جاء إلى لا يجوغ، ومن أمن بسى لا يعطش أبذا '. (يوحذا ٢٥٠) ثانيا: واغفر لذا نُنويذا كما غفرذا نحن للمذنبين إلينا : لكلَ صلاة أربعةُ عناصر: التَمجيد والسكر والتَوبة والتَضرع. هذا الذي نراهُ في الصلاةِ الربانيّة. نتضرغ إلى الله أن يسامحذا على خطاطانا التي ارتكبناها، كما نحنُ نغفرُ اساءاتِ الاخرين إلينا، هذان أمران يرتبط أحدهما بالاخر، الأولُ أنه يجب، أن نطلب المغفرة من الله عن خطاياذا التي ارتكبناها، وبهذا يرشئنا إلى التوبة، والناني أنه يجب، علينا أن نتميز بعدم حفظ الإساءةِ للغير، ويشير المسيحُ هذا إلى أنذا سنحصل بها على غفران خطاياذا.

الله الله كيلا يمامخ بأن ندخل في التجرية ": حياة الإنسان كلها مختبرة. ولهذا علّمنا المئدُ المسيخ أن نصلى الله الله كيلا يمامخ بأن ندخل في التّحارب في ضعفنا، وفي مرضنا، فحياتنا معرضة للمشقّات، والكلمة تجربة أنت من الفعل جرب الذي يعني، وضع في امتحان يُض لَذا ويقودُنا بعيداً عن الله. والكلمة تجربة أنت من الفعل جرب الذي يعلمنا المئيدُ المسيخ أن نطلب من الله أن يخلّصنا من السرير، فالسيطان لديه قوة كبيرة وخبرة كثيرة، فهو مجدد أبدي، أما الإنسان فهو ضعيف. والله وحدد يستطيع أن يساعدنا في صراعنا ضد الشر، ولما انتصر المسيخ على الشيطان أعطى الإمكانية لكل إنسان بقوته أن ينتصر عليه. وتنتهى الصدلاة الربيّة بالتسبيح النهائي لله :

لأنُّ لكَ المُلكَ والقدرة والمجدِّ، إلى دهر الداهرين، آمين

#### اتقويـــه:

#### ١ - بيِّنْ رأيك في تفسير القديس أغناطيوس لعبارة ' أبادًا الَّذي في السموات ":

الله في حبّه الإنسان يريده ابداً له، يحيا حاملاً صورته، وسالكا على مثاله، مذجذبا إليه ليحيا معه في أحضانه. هذا المفهومُ فقده الإنسانُ خلال الخطيئة، فلم يستطع – في العهد القديم – أن يرفع عينيه ليحدثه كابن مع أبيه، الأمر الذي يُحزن قلب الله فيعاتبه قائلا: البنون النّين ربّيتهم ورفعتهم تمردوا على (الشعياء ا: ٢)، فإن كندتُ أذا أباً، فأين كرامتي؟ (ملاخي ا: ٢). هذه النصوص نبوات لما سيكون عليه المؤمنون الذين يتخذون الله أبا لهم، وذلك كقول الإنجيليّ: فأعطاهم سلطانا أن يصيروا أبناء الله. (يوحنا ا: ٢)، وقول الرسول بولس: إن الوارث لا فرق بينة وبين العبد ما دام قاصرا (غلاطية عند الهيرا الذي أخذناه وبه نصر خ إلى الله: أيها الآب أبانا . (يومية ٨: ١٥)

٧ - تحدث عن شموليّة الصلاة الربائيّة بين حياة الإسان الأرضيّة وحياته الأبديّة:

يرى القديس أغسطينوس أنه يوجد تمييز واضح بين الطّابات الخاصة بالحياة الأبدية التي نترجًاها، والّتي يبدأ تحقيقها من الآن وهي (لينقشس اسمك ، ليأت ملكوتك، لتكر مشيئتك في الأرض كما في السّماء)، والطّابات الّتي تخص حياتنا الحاضرة، وهي (خبزنا اليومي، اغفر لذا ذُنوبنا، لا تدخلنا في الدهرية، ذجنا من الشّرير)، ففي الحياة الأبديّة لا نحتاج إلى خبز يومي، ولا نطلب غفر انا، حيث لا نهود نخطئ، ولا يوجد مجرب يحارانا، ولا نطلب نجاة من العدو الشرير. حقا إن الصنلة الربانية تمس حياتنا الروحية، في طلباتنا الثّلاث الأولى ترتفع قلوبنا إلى الحياة المنهاويّة فتشتهيها للتّمتم بعلاقينا مع الله في حياتنا الأرضيّة، امّا الطّلبات الأربغ الأخيرة فهي تمس للمناويّة فتشتهيها للنّمتم بعلاقينا مع الله في حياتنا الأرضيّة، امّا الطّلبات الأربغ الأخيرة فهي تمس لله

حياتنا الروحيّة لكنّها طلبات تنتهي بخروحنا من هذا الجمد وانطلاقنا من هذه الحياة الرمنيّة .

# الوحدةُ السادسةُ: محبَّةُ الآخرين



العوامة و مواجهة تحدياتها
 التطور التقني ووسائل الإعلام
 التواصل مصع الآخرين
 العدالة الاجتماعية

الرسالة المسيحية تتميّز بتوجّهها الإنساني، ويتوجّه خطابها إلى كل إنسان، في كل زمان ومكان، ولما كانت المسيحيّة بطبيعتها عالميّة، جامعة، فإن هذه الظّاهرة لا تربكها، بل تتناسب، مع رساليها الشّاملة، ولما كانت تمتلك هي الأخرى مشروعا عالميّا، فهي قادرة أن تسدد، بعيمها وتعاليمها هذه الحركة بما يعودُ على البشريّة جمعاء بالخير.

ودور الكنيسة في العولمة الناشئة لا يمكن له أن ينحصر في إطار تنظيري عام، بل عليها أن تطور نظرة واقعية وموضوعية سهم في بلور أجوبة واضحة للإشكاليات الجديدة الذي تطرحها العولمة، بما يسهم في تطويعها وتسديد حركتها في اتجاه خير أكبر عدد ممكن من البشر.



# العولمة ومواجهة تحدياتها

#### ١ - أستخرج من النُّص الآتي صفات الإنسان قبل زمن العوامة:

في الأجيال السَّابقة كانت النَّقاقات المحليَّة، والسيِّما المتأثرة ارو دانية النين، تساعدُ المراء في تكوين شخصية سليمة. فالمراء كان يسعى إلى أن يتحلَّى بالفضائل وأهمها الحكمة والشَّجاعة والاقتدار والرضا، ونتج عن ذلك تنشئة طبيب مسؤول، ومواطن صالح، وأب عطوف، وأم رؤوم، وهذا ما جعل الأحيال ترى أنَّ المجتمع لا يستطيع أن يؤذي مهمُّته ويحقق الخير العامُّ ما لم يتم بذاء الفرد الصَّالح على قيم روحانيّة أخلاقيّة أصيلة ضمن علاقة تكاملتة بين الفرد والمجتمع.



#### ٣ - أستخرج من النصلَ الآتي تأثير العولمة على الثقافات المحليّة:

و الأخلاقية من هذا السبيل الجارف ؟

العوامة مدُّ جارف كالسَّيل لاقدرة لمجتمع واحد أو لأمَّة واحدة على مقاومته أو تداركه، وتمر ثقافة العوامة من بلد الى بلد دون انتماء إلى جنسية معيّنة، أوحضارة معيّنة، أوقومية معيّنة، الأنّها تيار عالمي وفي لعبة العولمة، يهيمن الهدف الاقتصادي وتتعكس اثاره على الحياة الاجتماعية والثَّقافيّة والرُّوحيّة.. وافرازات العولمة وتقادة الاتصالات تجبرنا على مواكبة كل جديد ليحل محل الثقافات المحلِّية المتعندة. ولكن كيف نحمى تراثنا وثقافتنا وقيمنا الروحيّة



#### أولاً - الإيمانُ المسيديُ إيمانٌ كوكبي:

انتم نور العالم. لا تخفى مدينة على جبل، ولا يُوقد ميراج ويوضع على حبل، ولا يُوقد ميراج ويوضع تحت المكيال، ولكن على مكان مرتفع حتى يضى لجميع النين هم في البيت. فليضىء نوركم هكذا قدام الناس ليشاهدوا أعمالكم المثالحة ويُمَجّدوا أباكم الدّي في البيت (متىه: ١٤-١١)

يشدهُذا يسوغ المسيخ بالمدينة القائمة على حبل لا يمكن إخفاؤها، والتشبية يدل على الإنسان الذي يحمله الروخ القدس ويجلس مع يسوع المسيح يسمغ وصاياة ومواعظة، ويحتنه على الخدمة بالكلمة ووضع النور الروحى فوق الشهوات الحسنته، وبهذا أعطي المراخ في البيت، ويضيء نورانا الذي هو نور الروح القدس المداكن فينا لكي يروا أعمالنا المناحة حتى يتمجد الم الله حتى أقاصي الأرض.

#### ■ أوضح العلاقة بين ' الرُّؤية الإيمانية وما هو سائر في إطار العولمة.



#### أقدم أمثلة عن التشار الخير والسر في العالم؟



#### ثانيا- الكنيسة والعوامة الثقافية:

فَتَقَدَّم سَمُّوعُ وكلَّمَهُمُ قَائلاً: نُفِع اليَّ كل مَنْطَانِ في الدَّمَاء وعلى الأرض فاذهبُوا النَّنَ، وتلمذُوا جميع الأمم، وعمدُوهُمْ باسم الآب والإبن والروح القدس وعلَّمُوهُمْ أَنْ يَعْمَلُوا بكُل ما أوصنيتكم به. وها أنا معكمُ كل الأَيْامِ إِلَى انْتَهَاءِ الرمانِ! (متى١٨:١٨-٢٠)

■ أُحدَّدُ عَايةً السيد المسيح من عوامة ونشر يشمارته في العالم:

المشيئة الخلاصية الأبدية تستدعي أن تكون قائمة في الأرض كما في السنماء. وأن يكون الإعلان الإلهي بإنجيل ملكوت يكون الإعلان الإلهي بإنجيل ملكوت السنموات يحمل دعوة للإنسان ذحو الأبدية. فهو دعوة المسيح الذي هو بالأمس واليوم وإلى الأبد المؤمن للمشاركة الفعلية بالحياة اليومية، وعلى المؤمن أن يلني دعوة السند المسبح بنشر البشرى بنعمة الروح القدس المسبح بنشر البشرى بنعمة الروح القدس الروحية والأخلاقية، ويسهم في خلاص الروحية والأخلاقية، ويسهم في خلاص الخرين.

■ أبين القصد من المقولة الاتية: إن ميزة الإنجيل المقدس المطلقة تستازم في الوقت نفسه استيدال الاحتماء من قلق المواجهة إلى إعلان المواجهة بشجاعة بوجه التّحدي التقنيّ العالميّ .

أستذرج المعالم الأساسية لدور الكنيسة الخلاصي اليوم، قال القديس يوحدا الذهبي الفم أذا لا أومن بخلاص أي شخص لا يسعى إلى خلاص الآخرين". فعليدا أن نتقاسم كل شيء مع الآخر ونتعلم كيف نستمغ للإنسان اليوم ولهمومه وتطلعاته وتساؤلاته لتلبية حاجاته الحقيقية لأن على الكنيسة ترجمة مسيرة الخلاص إلى واقع حي من خلال ثقافة العصر.

#### اتعلــــم:

ليلا الثقافة والعوامة: تعد الثقافة منهجا من الاهتمامات والعادات ورؤية يتخذها الأفراد والجماعات في مجتمعهم، إنها البنية الاجتماعية والدينية والعقابة والمظاهر الفنية التي تمنز مجتمعا عن مجتمع أخر هي المحتوى الفكري والفني للمجتمع الذي نعيش فيه، وهي موقف نظري وعملي من الحياة والإنسان به تتميّز جماعة عن جماعة أخرى.

أمًا اليوم، ومع انتشار العولمة الثّقافيّة والثّقافة الترويجيّة بسرعة هائلة أخذت الثقافات المحلّيّة تتفيّر يوما بعد يوم، واخذ بعضمُها ينهار ويتفكّك. وإن تفحّصننا الإنسان المعاصر اليوم نجذه متاراً بعدة توجّهات اهمّها:

١ - النّرعة الاسمائية والاجتماعية: وهي أنّ الإنسان تاج المخلوقات ونو انتماء اجتماعي بالفطرة، ويرى سعادته هي الخير المطلق - الله- .

٢ - نزعة الجدّة والحداثة: تدعو التّقانة إلى التّعلق بكلّ ما هو جديدٌ في الحياة المعاصرة. فتعزلُ الحاضر عن الماضي، وتقدّم للإنسان السّعادة والخير (المائيُ) الّذي يحل محلُ كلّ موروث.

٣- النزعة الطمية: تؤمن بالعلم كمخلص للإنسان من التحديات كالمرض والألم والشيخوخة، و بأن الإنسان بوساطته يكون أكثر صحة وذكاء وعمرا، وأن المفاهيم العلمية لا تتناقض مع المفاهيم النينية الصنديحة.

٤ - النزعة الاستهلاكية والترفيهية: إن نمو الاقتصاد والطع على حساب القيم الروحية والاجتماعية يجرد الإنسان من شخصيته الإنسانية، ويوجه نحو اللذة والمتعة على أنها أهم ما في الحياة.

ثقيا - موقف الكنيسة من العوامة: إن المؤمن مدعو إلى مسح العالم المادي المعاصر بذهمة الروح القدس، ومدعو الى ممارسة التأثير الخلاق للكنيسة في البشر من خلال تعاليمها وتقديسها للعقل والروح وعليه أن ينسى كلمة الله في المجتمع، وأن يرفع الثقافة إلى مستوى الروح. والمسيحيّة كانت وستبقى دافعاً للقيم الثقافيّة والروحيّة، ومماهما في تغيّر وجه المجتمع المعاصر إنسانيّا وحضاريّا وثقافيًا.

التّقويــــم: ١ - كل مؤمن عضو في كنيسة المسيح المدعوة النّبات على الايمان الحق. اقترخ خطّة لمواجهة تحدّيات العولمة من خلال النّص الآتى:

علم آباء الكنيسة أن المسيحيّين الحقيقيّين لاينغلقون على أنفيهم انغلاقا أنانيًا، ولا يكرهون العمل من أجل تجديد ثقافة العالم وتغيير وجهها، لأن الله دعاهم إلى العمل من أجل خلاص العالم واستعاديّه، وإلى شهادة المحبّة لذلك تدعى الكنيسة إلى ممارسة تأثيرها الأخلاقي في البشر من خلال تعليمها وحضورها في العالم لمواجهة المشكلات والتّحنيات كجسد واحد.

# التطور التعنئ ووسائل الإعلام

شهد العالم في أواخر القرل العشرين تطورا هائلا في مجال تقانة وتدفق المعلومات، والشابكة تزداد انتشارا واتساعا أتشمل مئات الملايين من اجهزة الحاسوب، وثمة شركات وهيئات لا حصر لها تتدفّق من خلالها المعلومات من كل نوع، في كل الجاه بلا عائق ولا مانع، فالمعلومات تتناول كل فروع العلوم والنقافة والفن والأدب والمتياسة والاقتصاد والأخبار اليوميّة والدوب والإعلانات. وسريعاً يذم الاتصال، وتُنقلُ المعلومات صوتاً وصورة وتتداولُ البيانات في أنحاء العالم.

وتعدُ الكنيسة النطور الثقني لهذه الوسائل الإعلاميّة بمنزله " عطايا إلهيّة "، وهي وفقا لقصد العناية الإلهيّة ينبغي أن تولّد بينَ البشر علاقاتِ أخويّة من شأنها تعزيز المشروع الخلاصيّ، ولا سيما الشابكة (الإنترنت). ووسائل الاتصال الإجتماعيّ تساعدُ الإنسانَ مساعدة فعالة على تنمية

العقل البشري وتثقيفه، وعلى انتشار مملكة الله وترسيخها. والكنيمة تشجع تطور وسائل الإعلام تطور اصحيحا، كما تشجع أبذاءها على استعمالها استعمالا حسدا، ولاسيما الشباب في سبيل النمو الإنساني والعدالة والمتلام، وفي سبيل بناء المجتمع على الصنعيد الوطني والإنساني في ضوء الخير العام بروح من التضامن.

كما انها تقتم للمؤمنين وسيلة اتصال مداشر وحى بمصادر دينية وروحية ذات شأن، منها المكتبات والمتاحف وأماكن العبادة ووثائق الكنيسة التعليمية وكتابات الأباء وحياة الكنيسة والحكمة الدينية في مختلف انعصور.

#### - أقرأ النص الآتي وأجيب:

فأنا أعرف أنْ أعيش في الضيّيقة، كما أعرف أنْ أعيش في السّهة، وفي جميع الظّروف اختبرت الشّبَع والجوع، والفرج والضيّيق، وأنا قادر على تدمّل كُل شيء بِالذي يُقويدي . (فيديه: ١٢-١٢) ١٠ ما أثر التّطور التقني في وأنا " أعيش في الضّيقة " ؟

٢ - ما أثر التُطور التَّقتي في وأثا " أعيش في السُعة " ؟

#### أولاً - إيدابيات وسمائل الإعلام وسلبياتها:

" كل شيء حلال ولكن ما كل شيء ينفع. كل شيء حلال، ولكن ما كل شيء عبدني، يجب أن لا يسعى أحد إلى مصلحة غيره . مصلحته، بل إلى مصلحة غيره . (اكورتتوس ١٠ : ٢٣ - ٢٤)

■ أبين دور التطور التقني والعكاسه على الحياة الفردية والجماعية من خلال قول بولس الرسول السابق .

كل شيء يحل لي، ولكن ليس كل شيء يوافق ويبنى، لا يطلب، أحد ما هو لنفسه بل كل واحد ما هو اللخر ليحيا كل إنسان لا انفسه بل لأجل البشرية المحيطة به، وتشير كلمه للآخر إلى كل شيء يؤدي إلى راحته ونفعه وسعادته وخلاصه، ولا يستحد الطلب باسم الآخرين لتحقيق الطمع الشخصي وخداع الآخرين، فيطلب الإنسان ما يوافق الكثيرين لكي يكون خادما مخلصا المسيعة.

#### ■ أوضَّحْ كيف يمكنُ استخدام وسائل الإعلام بما يفيدُ الخير العامُ:

• أقترحُ معايير أخلاقية تنظم اختياراتي واحتياجاتي من وسائل الإعلام أو السابكة.
 ويجب عايدا ندن المؤمنين أن نفرز الفكر الذي يُريدنا، وأن نقبل فكر الله، ونرفض الفكر السُرير والفكر الباطل حتى أو لم تكن شرا فهي، مفسدة الموقت ومضيعة الطاقة.



#### <mark>ثانيا-</mark> هدف الإعلام و غاياتــــــهُ:

ولا أدعى أني فرت بنك أو باغت الكمال، بل أسعى لعلّي أفوز بما لأجله فاز بي المسيح يسوع. أيها الإخوة، لا أعتبر أني فرت، ولكن يهمني أمر واحد وهو أن أنسى ما ورائي وأجاهد إلى الأمام، فأجري إلى الهدف، للفوز بالجائزة التي هي دعوة الله السلماوية في المسيح يسوغ. فعلينا جميعا، نحن السالكين في الكمال، أن نكون من هذا الرأي، وإن كان لكم رأي آخر، فالله يُنيرهُ لكم. أما الآن، فلنتمداك صادقين بما خصلنا عليه . (فيليي ١٢ - ١٦)

عليدا أن نكون حذرين عندما نبلغ الذّروة كيلا نفقد التّوازأن وندحني الى أسفل فنسقط بل عليدا أن نتطلع دوما الى فوق حيث توجد المكافأة التي تتطلب العزيمة وجعل المسافة قصيرة لنوال المكافأة، وهي أهم من أيّ ذهب أو حجارة كريمة، هي الطّريق الى السماء عندما نأخد الخير والمحبّة الكلّ ونبعد أجسادنا وأنظارنا عن السر، حتى لو انشفلتم بامور اخرى ليست شريرة لكنها تعطل سلوكنا الروحي فلها لا تنفع، والحلّ يكون في كلّ ما الروحي فلها لا تنفع، والحلّ يكون في كلّ ما التواضع لنكون في حياة شبركة كاملة مع التواضع لنكون في حياة شبركة كاملة مع الثّالوديد.

| التورة التقنيّة والإعلاميّة في حياة الإنسان:                        |                           |
|---------------------------------------------------------------------|---------------------------|
|                                                                     |                           |
| , السايكة أو أي مصدر معلومات آخر عن الآثار الإيجابيَّة لوسائل الإعا | البِيَّةُ لوسائل الأعلام: |

#### اتعلــــم:

النّقانة الدديثة في حياة وسلوك البشر اليوم دور بالع الأهميّة، حيث فتحت لهم أفاقاً معرفيّة هائلة العكست على جميع مجالات حياتهم، ونظرا لنطورها وتدفّقها الهائل في الصّور والأفكار والإمكانات، فقد أفرزَت انعكاسات واضحة منها ما هو ايجابيّ، ومنها ما هو سلبي، وهذا يضع البشر أمام تحدّيات مواجهة الثورة التقنيّة.

أولاً الكنيسة والتقانة: تتمثل مهمّة الكنيسة بتوضيح الدور الإيجابي للتقانة ووسائل الإعلام في خدمة الخير العام، والصدّق وحريّة الأفكار وتعزيز التّبادل الثّقافي بين الشّعوب، والاستفادة من تتفُق المعلومات في تحقيق المنْعادة والرّفاهيّة ونقل رسالة الخلاص الى جميع البشر.

وتحدُدُ الكنيسةُ مهمة وسائل الاتصال التقانيّةِ في كسب ثقة الداس، ونشر كلَ ما يساعدُ في إحياء المسلام والعدل في كلَ وقت وفي كلَ مكان، بما يقربنا من الله الذي يهد، الجميع روح المحبّة والدكمة والتّمييز، وعلى الكنيمة مهمّة إبراز الآثار المثلبيّة التي أفرزتها التّقانة الحديثة ووسائلُ الإعلام، التي تقف في مواجهة المثل والقيم الأصيلة كل شيء حلال، ولكن ما كل شيء ينفع، كل

#### اتقويسم:

اليوم ندعوكم يا من تستخدمون الحاسوب أو الشّابكة بافراط، أن تحاولوا الإجابة يصدق عن هذه الأسئلة، لتعرفوا اأنتم من مدمني الحاسوب والسابكة أم لا؟ فقد أجمع علماء النّفس على أن من يفرطون في التعامل مع الشّابكة يعانون نوعا من الارتباط بها، وعدم القدرة على التعايش وممارسة الحياة الطبيعيّة من دونها، وهذا بشكل أو بآخر نوع من أنواع الإدمال، وهذه بعض الأسئلة تساعد في التعرف إلى مدمن الحاسوب والشّابكة، أيقضي وقتاً طويلا جالسا اليهما بلا هدف أم لا. ؟!

| ¥ | تعم | الأسنا                                                             |
|---|-----|--------------------------------------------------------------------|
|   |     | ل تشعر بالسُعادة السديدة والمتعة عندما تجلسُ إلى الحاسوب؟          |
|   |     | ل يزدادُ الوقت الذي تقضيه من أجل الحصول على هذا الشَّعور نفسه؟     |
|   |     | ل تشعر بفراغ واكتناب أو اضطراب عندما لا تجلس الى الحاوب؟           |
|   |     | ل أهملت موعدا بسبب الشفالك بأعمال غير ضرورية على الداسوب؟          |
|   |     | ل تجدُ محادثة الداس عبر السابكة أسهل من محادثتهم مواجهة؟           |
|   |     | ل يقول لك الأصدقاء أو العائلةُ إنَّك تقضي وقتاً طويلاً مع الشابكة؟ |
|   |     | ل حاولت سابقاً تحديد وقت جاوسك إلى الحاسوب وفشلت؟                  |
|   |     | ل شعرت بخدر في أصابعك بعد استخدام لوحة المفاتيح لمدة طويلة؟        |
|   |     | ل تعاذي من ارتعاش في يدك؟                                          |
|   |     | ل يؤلمُكُ ظهرك بانتظام غير مرة أسبوعيّاً؟                          |
|   |     | ل تهملُ مواعيد الأكل أو تأكلُ وأنت جالمنّ إلى الداسوب؟             |
|   |     | لل يسعنك الجلوس وحيدا بعيداً عن الأسرة من أجل مجالسة الحاسوب؟      |

#### النسحة

١ – أعط نفسكَ نقطةً كلما أجبُت بنعم،

٢- إذا حصلت على (٨) نقط أو أكثر، فهذا يشير إلى أنّك تعاذي من تأثير استخدام الحاسوب والسابكة السلبي عليك.. وهو ما يُسمّى الأن إدمان الحاسوب.

## التواصل مع الآخرين

١ - التّعريف بالنّفس: أول خطوة في الوصول إلى الثّقة بالنّفس تكمن في قدرتك على تقديم أو
 تعريف الآخرين بنفيك عند لقانك بهم للمرة الأولى.

٢- التَعريف بالآخرين: بعدما تنتهي من المعريف بنفسك، سيكون عليك تقديم صديقك الجديد إلى الآخرين.. وهذا، لابد من مراعاة القواعد الآتية:

- عندَ التُعريف بشخصين يجب الانتباء إلى ذكر اسم الشخص الأهم أو لاً.

-يتمُّ تقديمُ الشخص الأصغر مناً الى الأشخاص الأكبر منه سناً. ويتمُّ تقديمُ الرجال إلى النساء.

٣- مهارات المحادثة: بعد الانتهاء من التُعارف ننتقلُ إلى كيفية البدّء في حوارات مع الآخرين. فبعد بضعة تعليقات مختصرة يحينُ وقت الحوار الحقيقيّ، لكن كيف؟. كلُّ ما تحتحه هو طرح بعض الأسئلة على الأخرين في الوقت المناسب كي تتواصل معهم إلى ذلك، لكن هنا يجب الحرص على أنْ تكون الأسئلة المطروحة تتناسب مع طبيعة اللَّقاء، واطلاعك المستمر على اخر التُطورات في مختلف الميادين بموضوعات جيدةٍ تؤهّلُك لأداء حوارات متنوعه.

٤ - الانتقالُ من حالة الضيف إلى حالة المضيف: إذا كنت مدعوا إلى حفلة استقبال أو اجتماع عمل، تكونُ أنت الضئيف، لكن أنْ تتمكن من القيام بدور المضيف فهذا شيء رائع حقّاً ويكونُ المضيف متفائلاً وحماميا، وهو يقومُ بتعريف الآخرينَ بنفيه وبالآخرين، مستخدما مهارات المضيف مديراً اللّقاء بأسلوب جميل. إضافة إلى ذلك يعكدنُ ثقته بنفسه و يظهر طبيعته القياديّة من خلال مهاراته الاجتماعيّة.

يتواصل الله مع البشرية منذ البدء مستخدما طرقا كثيرة ووسائل متنوعة لنسمع صوته ونتجاوب معه، فتكلّم البنا من خلال الاء والأنبياء الذين نقلوا البنا شرائعه، ثمّ أرسل لذا ابنه الوحيد المتجسد من لدنه ليتحثث معنا مباشرة لان كلمة الله حيّة وفاعلة وأمضى من كل سيف (عبرانيين؛ ١٧). ونحن المؤمنين الذين وهبنا بنعمة الروح القدس كل الفضائل لتحقيق ما يدعونا الله إليه من خلال التواصل مع الأخرين متكلين على نعمه ومحبّته التي لاحد لها وترتيبه الذي لا يبغى إلا خيرنا.

#### أولاً - طرق تواصلُ الله مع الإنسان:

وبينما هو دُفكر في هذا الأمر، ظهر له ملاك الرب، في الحلم وقال له: يا يوسف بن داوذ، لا تخف أن تأخذ مرام امرأة لك، فهي حبلي من الروح القُدُس، وستلِدُ ابنا تسميهِ يسوع، لأنه مُخلص شعنه من خطاناهم. حدث هذا كله لدم ما قال الرب بلسان النبي: ستحيل العدراة، فتلِدُ ابنا يُدعي عمانوئيل، أي الله معذا .

(مدُّی۱: ۲۰ – ۲۳)

إذ رأى الله ارتباك هذا البار مع سلوكه بحكمه ووقار أراد أن يطمئنه، فأظهر له ملاكا في حلم يكشف له عن سر حبل مريم العذراء، انه لم يقدم له رؤيا في يقظته، إذ كان متزايداً جدًا في الإيمال وليس في حاجة إلى الرويا.

القدّيس بوحدًا الدهيي القم

| العذراء وأقواله وأعماله. | یوسف خطیب مریم | كالم الله في تفكير | مجموعتي أثر | ■ أبين مع |
|--------------------------|----------------|--------------------|-------------|-----------|
|--------------------------|----------------|--------------------|-------------|-----------|

■ لماذا ندعو "الرؤيا 'خطابا إلهيا ؟

أرسل الله ابنه يسوع المسيح ليحرر البشر من الخطينة، ما أثر نلك في تفكيري وأقوالي
 وأعمالي؟



#### ثانيا- تواصل المؤمنين مع الاخريـــن:

ذكر هُم بِذلك وناشيدٌ هُم أمام الله لا يدخلوا في المُجادلات العقيمة، لأنها لا تصلُحُ إلا لذراب الذين يسمعونها، واجتهد أن تكون رجلا مقبولا عند الله وعاملاً لا يخجل عمله ومستقيما في تعليم كلمة عمله ومستقيما في تعليم كلمة الحق. وتجنب الجدل السُّذيف الفارغ، فهو يزيد أصحابة كُفراً.

الذادمُ الذي يسلكُ بروح القوة لا يقبل الدخول في المماحكات الباطلة، بل يطلب من المؤمنين أن يتجنبوها حدى لا تهدمهم روحياً. ويطالدنا الرسول أن نترك كثرة الكلام الذي يهدم النفس، كما يُطالبنا أن نهتمُ بالحياة العملية عوض المشاكسة في الحوار، ليكن كل فكرنا متُجها الى التزكية أمام الله لا النصرة بالكلام مع النّاس، ونبذل كل جهدنا لنكون كالعامل الذي لا يخجل من احتمال المشقّات لأجل الإنجيل، أي التمتع بكلمة الحقّ. القنيسن يوحنا الذهبي الفم





#### ■ ما الذي يضفى على الحوار صفة الكلام الحق؟

• أقرأ الآيات الآتية وأوضح طرائق التواصل مع الاخرين برأي القديس بولس الرسول:

فتمُموا فرحي بأنُ تكونوا على رأي واحد ومحبّة واحدة وقلب واحد وفكر واحد، مُنزُهين عن التّحرب والتّباهي، مُتواضعين في تفضيل الأخرين على أنفسكم، ناطرين لا إلى منفعتكم، بلُ الى منفعة عيركم".

قماذا بعدُ، أيُها الإخوة؟ عندُما تجتمعون ولكل واحد منكم ترنيمة أو تعليمٌ أو وحليٌ أو رسالة بِلُغات أو ترجمةً، فلَيكُن كُلُّ شيء للدنيان.. لا تمذعوا أحداً أنْ يتكلَّم بلُغات. ولْيكُن كلُّ شيء بلياقة ويظام ... (اكورنوس ١٤: ٢٦-٤٠)

اولاً الدوار: تعبير عن الرأي واعتراف بالرأي الآخر، والفسخ في المجالِ أمامه للتّعبير عن فكره ومعتقده، فالحوار هو اسلوب مكاشفة ومصارحة وتعريف بما لدى طرف ما، دون شرط التوصل الي اتّفاق مع الآخر مهما طال الزمانُ. وأغلبُنا ينسى أنّ الحوار قواعد تنظّمُه، وأورًا من نظم الحوار الفياسوف سقراط.

قات حوار السود المسيح المعلم: لقد استعمل السئيدُ المسيحُ الأسلوب، الدواريُّ ليتواصل مع الأخرين في تعليمه عبر الأسئلة والأجوبة، ففي العهد الجديد أمثلةٌ من تعليم يسوع عن ذلك، وقد مارسه النّاس منذ تلك الأيام دون انقطاع، واليوم يُستعملُ أكثر من أي أسلوب آخر.

في أول مشهد من حياة السبيد المسيح بعد و لاديه وطفوليه نراه يسألُ الأسنلة، وهو في السنة الثّانية عشرة حين تركه و الداه في أورشليم ثم وجداه في الهيكل جالسا في وسط المعلّمين يسمعُهم وسالهم الوقاء: ٤٦).

فى بداية أحاديثه مع تلاميذه كان يسوعُ يستعمل السُوال ليجذب انتباههم ويُعد عقولهم لما سيقولُه وكقوله موحها سؤاله لتلاميذه من هو ابنُ الإنسانِ في رأيِ النّاسِ؟ (متى ١٦). وكذلك السُوال السُوال الدي ألقاهُ على التّلاميذ والذي لم يتطلّب جواباً فماذا ينفعُ الإنسانَ لو ربح العالم كلهُ وخسر نفسهُ أو أهلكها ؟ (لوقاه: ٢٥)، فما من تصريح يعادل هذا السوّال قوة.

أمّا في حوار مع نيقويموس (يوحنا٣: ١-١٧)، فقد أشار يسوعُ موضوع الاختبار الروحي وإعلان الإيمان بالآب والابن والروح القدس فأخبر نيقويموس بحاجته إلى ولادة جديدة الن أراد أن يرى ملكوت الله. ثم قال له يسوغ أن عليه أن يولد من الماء والروح في المعمودية لأن مولود الجسد يكون جسدا ومولود الروح يكون رُوحًا ". وقد أوصل نيقوديموس بالحوار إلى عدم فهمه مع كونه معلماً أن عطية الله يسوع لكى لا يهلك كل من يؤمن به بل تكون له الحياة الأبدية. ومثال اخر حوار يصوغ مع الشّاب الغنى (مرقس١٠ الروح ٢٧)، الذي واجه السيّد في الطّريق وركع أمامه وسألمه ماذا يفعل ليرث الحياة الأبدية. وقيل عن السيّد المسيح: أتى لا ليجيب عن الأمنلة بل ليسألها، لا ليهدئ نفوس الذّاس بل ليثيرها، لا ليسهل الحياة بل ليجعلها أداة للتّعليم. وقال أخر اعتاد ربّنا من وقت إلى أخر أن يلقي سؤالاً من يُهيّج به طمانينة تلاميذه ويثير تفكيرهم لذلك لم تدحصر تعاليم يسوع وتواصله مع الآخرين بأساوب واحد ولم يفضل أسلوباً على آخر.

#### اتقويــم:

#### أقرأ النّص الآتي وأجب:

لذلك أقول لكم: لا يهمتكم لحياتكم ما تأكلون وما تشربون، ولا للجسد ما تلبسون. أما الحياة خير من الطعام، والجسد خير من اللّباس؟ انظروا طُيور السّماء كيف لا تزرع ولا تحصد ولا تخرن، وأبوكم السّماوي يرزقها. أما أنتم أفضل منها كثيرا؟ ومن مذكم إذا اهتم يقد أن يزيد على قامته ذراعا واحدة؟ ولماذا يهمتكم اللّباس؟ تأملوا زنابق الحقل كيف تتمو، لا تفرل ولا تتعيد. أقول لكم: ولا سليمان في كل مجده ليس مثل واحد منها. فإذا كان الله هكذا يُلبس عُسْب، الحقل، .. لذلك لا تهتموا فتقولوا: ماذا نأكل؟ وماذا نشرب؟؟ وماذا نلبس؟ فهذا يطلب الوثنيون. وأبوكم السماوي يعرف أنكم تحتاجون إلى هذا كلّه أ. (متى ١: ٢٥-٢٠)

١ - لم استخدم السيَّد المسيخ أسلوب الحوار في مخاطبة الآخرين؟ \_\_\_\_\_\_\_\_

#### ٢ - بينُ رأيك في قول سفراط الآتي واستخلص منه قيمة من قيم الحوار السفراطي.

قال سقراطُ الفيلسوف الماميذه جورجياس: انى من الذين يسرهم أن يُدحضوا حين يُخطئون، ويسرُهم أن يُدحضوا من أن ويسرُهم أيضًا أن يدحضوا الآخرين حين يُجانبون الصُواب، ولكن يسرهم أكثر أن يُدحضوا من أن يُدحضوا.



## العدائكة الاجتماعية

إنَّ العدالة أساسيَةً للحياة الأخلاقية إلى درجه يصعب تعيين مفهومها والاسيما في حالات واقعية. العدالة قيمة أخلاقيَة راسخة، هي إعطاء كل ذي حق حقه، فهي معيارً اجتماعي من حيث إنَها ترشدُ اعمال الناس في معاملة بعضهم بعضا.

ومفهوم الخدمة الإنسانية تطور إلى مفهوم العدالة الاجتماعية الذي تداول البنى الاجتماعية الدي ومفهوم المجدفة التي كانت هي المسؤولة عن الفقر والتهميش والمظالم الأخرى، فنجد أن لآباء الكنيسة المسيحية في القرنين الرابع والخامس مثلا مواقف عقلانية من قضايا الفقر إذ رفضوا تسويغ التّفاوت الاقتصادي والاجتماعي.

فالدَّعي إلى إسقاط كل أنواع البنى الَّتي تستعبدُ الإنسانَ باسمِ الإنتاج والعولمة، وما إلى ذلك من مُسمَّيات، هو في صنُلب دعوةِ الإنسانِ المؤمن، وذلك يتعدى مفهوم إحقاقِ منطق العدالة إلى مفهوم الكرامة، لأنُّ الإنسان أصلاً يتمتَّع بكرامة اكتسبها يوم جبله الله ونفخ فيه فصار على صورته ومثاله.





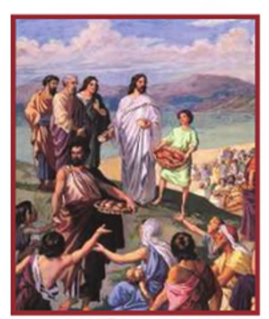




كيفَ يمكنُ أن أسهم في تحقيقِ العدالة الاجتماعيّة من حولي؟

## أولا - العدالةُ في الكتاب المقدّس:

وفي العيد الجديد جاء مفهوم العدالة أكثر وضوحا. فالإنسا صاحب المئلوك الأخلاقي الجيد هو الدار وعلى الإنسان أولا أن يفتش عن ملكوت الله وبره، فالمصيحي صالح متلّما يسوغ هو صالح يا أبدائي لا نضللكم أحد: من عمل البر كان بارا كما أن المسيخ بار ، (ايوهذا ٢٠٣). وحدد الصلاح على أساس كونه محبة الإنسان لأخيه بهذا يتبين أبذاء الله وأبذاء إدليم، ومن لا يعمل البر لا يكون من الله من لا يُحب أخاه من الله، ولا يكون من الله من لا يُحب أخاه العيش بمقتضى أو امر الله وجاء بعض الذاس إلى يسوع برجل أعمى اخرس، فيه شدطان، فشفى دسوغ برجل أعمى اخرس، فيه شدطان، فشفى دسوغ الرجل حتى تكلّم وأبصر (متى ٢١:١٢)، فالرجل الهادية مستقيمة .



يسوغ يطعم الجياع



يسوغ يشفي الأعمى

- أيدنُ العلاقة بين العدالة وكرامة السُّخص البشريُّ في العهد الجديد.
  - ما أسس العدالة الاجتماعية ؟
- كيف تفسر المساواة والعدالة في الايمان المسيدي بين الرجل والمرأة ؟



#### ثانيا- العمل الصالخ يضمن للمومن العش الكريم:

" هدى الرب قلوبكم إلى ما في الله من محبة وما في المسيح من بداب ونوصيكم، أيها الإخوة، باسم الرب يسوع المسيح أن تتجدوا كل أخ بطال يخالف التعاليم التي أخذتموها عدا، فأنتم تعرفون كيف يجب أن تقتدوا دنا، فما كذا بطالين حين أقمذا بينكم، ولا أكلنا الخيز من أحد محلا، بل عملذا ليلا ونهارا بتعب وكد حتى لا ننظل على أحد منكم، لا لأنه لا حق لذا في على أحد منكم، لا لأنه لا حق لذا في كنا عندكم أعطيناكم هذه الوصية: من لا كنا عندكم أعطيناكم هذه الوصية: من لا يريد أن يعمل، لا يحق له أن يأكل ".

(۲ تسالاونیکی ۲: ۵ - ۱۰)

يطالبُذا القنيس بولس في هذه الرسالة بالصدلاة حتى تجري كلمة الربا في كل الأرض، ومن أجل الجهاد في الحياة الروحية والخدمة، والالتزام لا يقف عند الصئلاة وإنما يجب أن تلتحم الصئلاة بالعمل وأن يعتمدوا على يجب أن تلتحم الصئلاة بالعمل وأن يعتمدوا على الرب الذي يرعاهم في كنيسته وهو يريذكم أن تعملوا لأجل المسرق، وهو الذي يُعطينا الإرادة الصئالحة للعمل الصئالح، ولقد تركنا الرئب لنكون نوراً ونعلم الاخرين، ولنكون خميرة بين البشر، ونكون بذاراً يُخرجُ النمار، وتؤكد الوصيئة على العمل، ومن لا يعمل لا يحمل لا يحول له أن ياحد أو يأكل.

القديس يوحدا الذهبي القم

- اعدد أصداف الأعمال في الصنور، وأعال تنوع الأعمال في المجتمع.
- أحدد موقفي من الأخ الذي لا يعمل.
- كيف يمكن تحقيق العدالة والمحافظة
   على الخير العام؟



### اتط\_م:

العام الذي يهم جميع الداس، من أجل توفير كل ما يحتاجه الداس من غذاء وصحة وتربية، وهذا يعني المسؤوليّة والمشاركة والتزام التبلالات الاجتماعيّة، كل بحسب موقعه ودوره ووظيفيّه في يعني المسؤوليّة والمشاركة والتزام التبلالات الاجتماعيّة، كل بحسب موقعه ودوره ووظيفيّه في تعزيز الخير العام، ويبدأ ذلك من الاعتناء بالتربية ضمن الأسرة والعمل لخير الأخرين والمجتمع ويكون ذلك بالقضاء على كل ما يتنافى مع الواجب والعدل، والهدف هو تحسين أوضاع حياة الإنسان.

تأثيراً: النضامن الاجتماعي فضيلة تقوم على المشاركة في الخيرات الروحية الدي تفوق الخيرات المادية، وتضغ على عاتق المؤمنين المساهمة في خير المجتمع والعدالة والتضامن والحرية وحدبا الوطن وخدمته، وكل ذلك يتضمن العمل الجاد والمخلص وممارسة الحقوق وتأدية كل الواجبات التي تضمن الخير العام بأثكاله وصوره كلها. وكلما عمل الإنسان فإنه يشارك يسوع المسيح في عمله وفي حمل صليبه، وقيمة العمل الأساسية مرتبطة بالإنسان نفسه والعمل الأجل الإنسان، ولابد من وضع التشريعات والقوانين الذي تنظم عمل الأفراد، وتفض النزاعات بينهم بما يضمن الخير العام.

الما الحاجة الماحدة العدالة الاجتماعية: منذ العام ١٨٤٠ أصبح سكانُ العالم مليار نسمة. وزاد على ستة مليارات نسمة عام ٢٠٠٠. وفي الوقت نفسه مكن التقدم التقديم بعض القطاعات في العالم من القيام بخطوات اقتصادية عملاقة، ومع ذلك فالجنس البشري أغلبه مجرد من جميع الإمكانات تقريبا في المبلارة الشخصية والمسؤولية، ويشمل هذا أولئك الناس الذين يسعون الى الهرب من الجوع، والسقاء، والأمراض المستفدلة والجهل، وأولتك الذين يفتشون عن نصيب أوفى من منافع الحضارة وتحسن فعال أكبر لمزاياهم الإنسانية. فهناك حاجة ملحة العدالة الاجتماعية، والسلام يكون في عمل العدالة التي تبنى يوما بعد يوم في التباع النظام الذي قصده الله، والذي يشمل شكلاً أكمل من العدالة بين الناس، وعلى الناس جميعهم أن يدركوا خطر اللحظة الدالية التي فيها يتعرض الكثير من الأطفال الأبرياء الخطر، كما أن الكثير من العائلات التي سادها الشقاء تعيش ظروفا غير الائقة المحتم النشري هي في خطر، والسئلام العالمي ومستقبل المدنية هما في خطر، وعليهم أن يدركوا أهمتة العمل الذي يجب القيام به.

#### اتقويــم:



لقد دأبت منظمة الأمم المتحدة كل سنة على نشر الكثير من الأرقام عن الدول الأكثر غنى في العالم، والدّي تدملًها جزءا كبيرا من المسؤوليّة عن حالمة الفقر النّي تسود كوكب الأرض، وتعطى فكرة عن حجم الأزمة التي تقترب كل يوم من حدود الكارثة.

- يعيش فوق كوكب الأرض ٦ مليارات من البشر، يبلغ عددُ سكان الدول الذامية منها ٤،٣ مليارات، يعيش منها ما يقارب، ٣ مليارات تحت خطّ الفقر.
- توضئح الإحصاءات الغربيّة بالأرقام أنَّ النول الصنّاعيّة تملك، ٩٧% من الامتيازات العالميّة كلّها، وأنَّ الشركات الدوليّة عابرة القارات تملك، ٩٠% من امتيازات التقنية والإنتاج والتَّسويق، وأنُّ أكثر من ٨٠% من أرباح اجمالي الاستثمار الأجنبيّ المباشر في البلدان العامية يذهب الى ٢٠ دولة غنية.
- وفي البادان النّامية نجدُ أنَّ نسبة ٣،٣٣ % ليس لديهم مياه شرب أمنةً أو معقّمةً صالحةً للسرب والاستعمال، و ٢٠ % يفتقرون لأبسط الخدمات الصّحيّة الاعتياديّة، و ٢٠ % من الأطفال لا يصلون لأكثر من الصف الخامس الابتدائي، و ٢٠ % من الطلبة يعانون من سوء ونقص التّغذية.
  - ١ هل يعنى عدم تحقيق العدالة الاجتماعية عدم تحقيق إنسانية الإنسان؟ ولماذا؟

٢ - اقترحُ حلولا تراها مفيدة لإزالة الفروق الاجتماعيّة والحياتيّة لأطفال غزة الجريدة.



# 

| مجال أعماله وأهمها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | مكان وتاريخ هياته                                                                                                                                              | اسم القديس                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| يذكر أنّه ترك الرّهبان خمسة مجلدات ارشاديّة<br>وأدانين مقالة نُقلت إلى اليونانيّة كما تم الكشف<br>عن أربعين مقالة له في القرن الحالي.                                                                                                                                                                                               | وَلَدَ فَي قطر وكانت مركزاً مسيداً<br>مهماً رسم أسقفا على نينوى<br>(الموصل) توفي ندو عام ٧٠٠                                                                   | إسدق<br>السريا <i>ةي</i>     |
| اشترك في مجامع عنيدة ضد الايدع والهرطقة. من أعماله بناء الكنائس والأديرة والملاجئ والمستشفيات ومن موثقاته رساتل وتشرات صفيرة ومؤلفات ضخمة في جميع أتواع العلوم القنسفية واللاهوتية منها (الاعترافات، مدينة الله، الدّعمة) وتشر تقاسير رائعة للمزامير وشرح العقيدة المسيحية كما وردت في الكتاب المقدّس، وقد وافق بين المقل والإيمان. | ع ٣٠٠ - ٢٥ أسقف في الجزائر أنشأ ديراً الرهبان وأقام فيه وبدأ حياة النسك بالصوم والصالاة والدرس والتأليف وخدمة الله والكنيسة وهكذا أضحى أباً للرهبان في أفريقية | آغسطيدوس                     |
| عرف معنّما للمدرسة الاسكندرية واهتم بتطيم المتقدمين في اللأهوت والفنسفة ومن أبرز آثاره التقسير الرمزي للكتاب المقدس.                                                                                                                                                                                                                | عرف بالعلامة. ولد في الاسكندرية<br>عام ١٨٥                                                                                                                     | أوريجئوس                     |
| عكف على دراسة الكتب المقدسة وكتابات الآباء<br>القديسين حتى يرع في شرحها وإيصالها اللي<br>أعملق القلوب، كما كتب أناشيد ديننة متمدرة.                                                                                                                                                                                                 | ٣٩٧ - ٣٩٧ من أياء الكنيسة رنيمن<br>أساقةة ميلادو                                                                                                               | أمير وسيوس                   |
| واحد من الأقمار الثلاثة له كتاب (كتاب القوانين)<br>في الحياة الرهياتية المشتركة حارب الأربوسية<br>ومن أهمَ أعماله (مدينة المحبّة) ونظم الليتورجيا<br>الكنسيّة .                                                                                                                                                                     | ۳۳۰ – ۳۷۹ من آباء الكنيسة أسقف<br>قبصرية كينوكيا                                                                                                               | باسي <b>ئ</b> يو س<br>لاکدير |
| من كبار الكتبة المحامين عن المسيحية ضد الوثنية حارب يدعة مرقيون.                                                                                                                                                                                                                                                                    | 06/- 777                                                                                                                                                       | تر ئڈیاتوس                   |
| مطم الكنيسة و حدثها في اللاهوت والفاسفة المدرسية اطلع على آراء ابن سينا والفزالي وابن رشد عن طريق الترجمات اللاتينية وانتقدها وله مؤلفات عديدة.                                                                                                                                                                                     | ۱۲۲۰ – ۱۲۲۰ راهب دومیڈیکائی<br>ولد فی ایطائیا وتعلُم فی جامعهٔ<br>یاریس                                                                                        | توما الاكويني                |
| ألف كتباً في اللاهوت ومن مؤلفاته (في عقيدتي التوحد والتثليث).                                                                                                                                                                                                                                                                       | أو اخر القرن الثاثي                                                                                                                                            | ٹیوفلس<br>الانطاکی           |

| له دراسات في الفلسفة والاجتماع والنفس والتربية.                                                                                                                                                                                                         | ۱۷۱۲ – ۱۷۸۸ فیلسوف، وکاتب،<br>فرنسی ولاد فی سویسرا، ترکت آفکاره<br>آثرا کبیرا فی الثورة الفرنسیة. | جان جاك<br>روسو                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| اهتم بتفسير الكتاب المقدس، له تراث عظيم<br>ومقالات نسكية. كتب في التاريخ مشاهير الرجال                                                                                                                                                                  | وُلد نحو عام ۳۴۲<br>في مدينة ستريدون                                                              | جيروم<br>الإسكندري              |
| حضر المجمع التَّالَى الَّذَى عُقد فى قسطنطينية سنة ٢٨١ لاهوتيَ من أشهر معلمى النسك المسيدى له مؤلفات كثيرة.                                                                                                                                             | ۳۸۹ – ۴۸۹<br>أسقف توص                                                                             | غريفوريوس<br>لالاهوتي<br>النيصي |
| من معلَّمى الكنيسة ترأس مجمع أفسس عام 171 ، 41 مؤلَّفات دائية تفسارية ويعضها عقادي تتتاول الإيمان المسيحي.                                                                                                                                              | بطريرك الاسكندرية<br>۲۱۱ – ۲۲۶                                                                    | كرلَس<br>الاسكندري<br>(الكبير)  |
| من مطمى الكنيسة ومن أهمَ مؤلفاته: مواعظه الخمس والعشرون الّتي تعد أقدم تطيم مسيدي مختصر ومنسكي.                                                                                                                                                         | أسقف، أورشلام<br>۱۵۳-۳۱۵                                                                          | كرلس<br>الأورشليمي              |
| كان فيلسوفا والاهوتيا شهيرا له مؤلفات الاهوتية<br>عديدة.                                                                                                                                                                                                | ۵۸۰ – ۲۳۲<br>ولد في القسطنطنية                                                                    | مكسيموس<br>المعترف              |
| ثقب بالذهبي القم لبلاغته وهو نابقة الخطابة في الكنسبة البه نسبت لبتورجها الكنسبة اليوناتية وله الكثير من الموثقات، وتقاسير الكتاب المقتمى ووصل البنا منه نحو ١٤٤٧ مقالة و ٢٤٩ رسالة.                                                                    | ۳۱۷–۲۰۷ من آیاء الکنیسیة<br>ومعلمیَها ولد فی أنطاکیة. تُصب<br>بطریرکا امَسطنطینة                  | يوحنًا الذهب <i>ي</i><br>الأهم  |
| لقب بلاسلَمى نسبة الى كتابه (سلَم المتماء - أو سلَم الفردوس) الذي يعد تراثاً الاهوتياً قَدماً أحب حياة الوحدة والتَأمل فعاش في وحدته أريسن عاماً دعاد النَاس (ملك البرية) وقد قاوم مكايد الشيطان بالصنلاة.                                              | ۲۰۳ – ۲۰۳ ولد في فليطين                                                                           | يوحدا السلمس                    |
| قاوم بدعة مداربي الأيقونات ألف في اللهوت<br>والفلسفة والخطابة والتاريخ والشعر والألحان<br>الدينية مهد بمولفاته لنشآة تعليم الفلسفة<br>واللاهوت في أوروبا من كتبة المترجمة للعربية<br>(منهل المعرفة). ومن أشهر كتبه (المنة مقالة<br>في الإيمان المعيدي). | ۷۹۰ — ۹۷۹ ولد في دمشق من<br>آياء الكئيسة ومعلميها                                                 | يوحدا الدمشقى                   |

\_\_\_