

وزارة التربية والتعليم قطاع المناهج والتوجيه الإدارة العامة للمناهج



حقوق الطبع محفوظة لوزارة التربية والتعليم

PT314 / 415TS





وزارة التربية والتعليم قطاع المناهج والتوجيه الإدارة العامة للمناهج

# الإيمسان

# للصف الثاني الثانوي

# المؤلفون

## د . أحمد يحيى محسن العوامي/ رئيساً .

- د. طاهر حامد الحاج. أ. أحمد ناجي صالح الموتي /منسقاً.
- أ . حسن محمد جابر . أ . أحمد محمد على هادي .
- أ. محمد يحيى سالم عزان. أ. محمد لطف صبار.
- أ . علي أحمد محسن ردمان . د . جميل سليمان داود .
  - د. أحمد إسماعيل مقبل.

#### فريق المراجعة

د. أحمد يحيى العوامي. أ. عبد الرحمن محمد المروني. د. بلقيم المنصوب.

# الإخراج الفني

الصف: سماح حمود مسعود التصميم: محمد حسين المنصور أحمد محمد علي العوامي

الصور والرسوم: محمد حسين الذماري

أشرف على التصميم: حامد عبد العالم الشيباني الشرف على التصميم المرب المر

http://e-learning-moe.edu.ye





رددي أيتها الدنيا نشيدي ردديه وأعيدي وأعيدي وأعيدي وانكري في فرحتي كل شهيد وامتحيه خُللاً مِنْ ضوءِ عيدي

رددي أيتها الدنيا نشيدي رددي أيتها الدنيا نشيدي

> عشتُ إيماني وحبي أممياً ومسيري فوق دريي عسريا وسيبقى نبضُ قلبي يمنيا لن تسرى الدنيا على أرضي وصيا

المصدر، قانون رقم (٢٦) لسنة ٢٠٠١م بشأن السلام الجمهوري ونشيد الدولة الوطني للجمهورية اليمنية

# ජනාතිම ජ

## فديم

تحظى المناهج الدراسية بأهمية كبيرة في العملية التربوية والتعليمية، فهي إلى جانب المعلم والبيئة التعليمية من جهة، والأسرة والمجتمع من جهة أخرى – تسهم بشكل رئيس في تشكيل شخصية المتعلم وبنائها وفقًا للأهداف التربوية التي يحددها المجتمع، ويصبو إلى تحقيقها، بما يتيح لتلك الشخصية البناء المتكامل: معرفيًا، ومهاريًا، ووجدانيًا وهو ما يحقق للمجتمع التقدم والرفاه.

ومن هذا المنطاق تهتم وزارة التربية والتعليم بالمناهج الدراسية بوصفها أساس تشكيل خريطة الوعي لدى المتعلم؛ وصولاً إلى تلك الشخصية السوية والإيجابية المنسجمة مع حركة الوعي الإيجابي العام في المجتمع، والمسهمة في تَقَدَّمها مستقبلاً، وبما يحقق التنمية الشاملة والمستدامة.

وعلى الرغم من الظروف المحيطة والصعوبات المتعددة نحاول جاهدين - بعون الله - أن نولي المناهج الدراسية اهتمامًا خاصًا يابي الحاجة إلى التطور، ويواكب حركة التجدد المجتمعية والمعرفية والتكنولوجية المتسارعة؛ وصولاً إلى بناء مجتمع عصرى مترابط.

ولم تعد مهمة المناهج الحديثة اليوم تقديم المعاومات المعرفية المجردة فحسب، بل إنها تهتم بكيفية تقديمها، والمدخل الذي يوجه تلك الكيفية في إطار توظيفها في أنساق معرفية وإنتاجية في الوقت نفسه.

وأخيرًا لا يفوتني أن أتوجه بالشكر الجزيل للمؤلفين على جهودهم ولكل من أسهم ويسهم في بناء المناهج وتطويرها.

راجين من الله تعالى أن ينفع بها فلذات أكبادذا،،،

وزير التربية والتعليم رئيس اللجنة العليا للمناهج

# http://e-learning-moe.edu.ye



# र्दिन निर्म है

## المقدمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على من أرسله الله رحمة للعالمين، وعلى آله وأصحابه ومن سار على نهجه إلى يوم الدين.. أما بعد:

فإن الشخصية الإيجابية المتكاملة التي تستهدفها التربية، لا يمكن أن تتحقق إلا مرتكزة على إيمان عميق، وخلق كريم، وتوجه صادق إلى الله سبحانه وتعالى، فهذه هي المحركات الحقيقية للسلوك والموجهات الفاعلة له، والسلوك هنا لا بد أن يكون محكوماً بمعايير الشرع الذي ارتضاه الله تعالى للبشر، وأرسل به رسوله محمداً بين هدى ورحمة، حتى يمكن للإنسان المسلم أن يؤدي الأمانة الكبرى التي أوجده الله في هذه الحياة من أجلها وهي عبادة

# الله وفق منهجه سبحانه، قال تعالى: ﴿ وَمَاخَلَقْتُ ٱلْجِلِّنَّ وَٱلَّإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُّدُونِ (أَنَّ ﴾

ومنهج التربية الإسلامية للمرحلة الثانوية (المشتمل على: الإيمان، والفقه وأصوله، والحديث النبوي الشريف، والسيرة النبوية المطهرة) غايته تقديم هذه العلوم الشرعية لطلاب وطالبات هذه المرحلة في صورة منظمة ميسرة، معروضة وفق رؤية تربوية علمية، وربطها بحياتهم الخاصة وحياة مجتمعهم وأمتهم؛ بهدف جعلهم يتمثلون مضامينها في وجدانهم، ويحققون أهدافها في سلوكهم، بعد أن تتجلى معارفها في أفهامهم.

وبين يدي أبنائنا وبناتنا طلاب وطالبات الصف الثاني الثانوي كتاب (الإيمان) في ثوبه الجديد، بعد أن تم تطويره ضمن مشروع وزارة التربية والتعليم لتطوير المناهج التعليمية في مراحل التعليم العام (الأساسي والثانوي).

وقد حرصنا على أن يكون محققا للأهداف التعليمية الخاصة والأهداف التربوية العامة، فراعينا ما يأتي :

- الانطلاق من المرجعيات الأساسية للجمهورية اليمنية المتمثلة في كتاب الله تعالى،
   وسنة رسوله بيكي والدستور، والسياسة التعليمية، والأهداف العامة للتربية والتعليم،
   والأهداف العامة لمادة التربية الإسلامية.
  - ٢ الخصائص النفسية «العقلية، والجسمية، والوجدانية، والاجتماعية» للطلبة في هذه المرحلة.
    - ٣ خصائص المجتمع اليمني ومشكلاته.
    - ٤ تحري الصحة العلمية والاعتماد على أوثق المراجع وأدقها.
- ٥ التبسيط في عرض القضايا والمفهومات، واستخدام العبارات السهلة والواضحة والمفردات المألوفة.
  - ٦ التأكيد على الجوانب العملية السلوكية.
  - ٧ التأكيد على إيجابية الطالب، وحثه على التفكير والمشاركة الفاعلة.

إننا لنرجو أن نكون قد وفقنا إلى صواب القول والعمل فيما قدمناه في هذا الكتاب، سائلين الله تعالى أن يجعل ذلك خالصاً لوجهه الكريم، وأن ينفع به أجيالنا وبلادنا وأمتنا، آمين.

المؤلفون

المقدمة

الـدرس الأول: معرفة الله \_\_\_\_\_\_\_ المدرس الأول: معرفة الله \_\_\_\_\_ ١٢\_٨

مفهوم معرفة الله

أهمية معرفة الله تعالى

التفكر في مخلوقات الله

دور الحواس في معرفة الله تعالى

الوحي الإلهي

التقويم

الدرس الثانى : أسماء الله وصفاته -1

مفهوم الإيمان بأسماء الله وصفاته

صفات الله صفات كمال

الإيمان بأسماء الله وصفاته بدون تكييف

من أسماء الله تعالى

من صفات الله عز وجل

التقويم

الدرس الثالث: الإيمان بالله \_\_\_\_\_\_ ١٩ - ٢١ - ٢١

مقتضيات الإيمان

آثار الإيمان

التقويم

الدرس الرابع: الشرك بالله تعالى \_\_\_\_\_\_\_ ٢٥ \_\_\_\_

مفهوم الشرك

من صور الشرك

أضرار الشرك بالله تعالى وعواقبه

التقويم

الدرس الخامس: الكفر بالله تعالى \_\_\_\_\_\_ ٢٦ ـ ٣٠ ـ ٣٠ ـ

مفهوم الكفر

أسباب الكفر ودوافعه

آثار الكفر في الدنيا والأخرة

التقويم

الدرس السادس: النفياق ٢٤ \_٣١ ع

معنى النفاق

مظاهر النفاق وأخطاره

عاقبة المنافقين

التقويم



# المحتويات

| الصفحة        | الفصل الدراسي الثاني                       | الموضوع                                                                                   |
|---------------|--------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| £ £-٣٦        | الدرس السابع: الإعجاز العلمي للقرآن الكريم |                                                                                           |
|               | المكريم                                    | معنى الإعجاز العلمي<br>الحقائق العلمية في القرآن<br>الذكورة والأنوثة                      |
|               |                                            | تعاقب الليل والنهار<br>الرياح وإثارة السحب                                                |
|               | حار العميقة                                | والجبال أوتاد الأرض<br>الأمواج والظلمات في البـ<br>التقويم                                |
| 0\ _{0}       |                                            | الدرس الثامن: التفكر في المسان أصل خلق الإنسان                                            |
|               | ~/.                                        | الأجهزة في جسم الإِنسان<br>التقويم                                                        |
| ov -ov        |                                            | الدرس التاسع: الإيمان بالملا<br>حقيقة الملائكة عليهم الس<br>وظائف الملائكة                |
| 70 -07        |                                            | التقويم<br>الدرس العاشر: الإيمان بالك:<br>المراد بالكتب الإلهية                           |
|               |                                            | التحريف في الكتب الساب<br>حفظ القرآن الكريم<br>الآثار المترتبة على الإيمان ب<br>التقويم   |
| <i>FF-</i> 77 | بالقدر                                     | الدرس الحادي عشر: الإيمان<br>معنى الإيمان بالقدر<br>حكم الإيمان بالقدر                    |
|               | ذ بالأسباب                                 | الإيمان بالقدر يوجب الاخ<br>ثمار الإيمان بالقدر<br>التقويم                                |
| ΨV-PV         | uk o                                       | الدرس الثاني عشر: الولاء و<br>أهمية الولاء والبراء في الإ<br>تماذج من المولاة والمعادة في |
| AY -A•        | ن والحياة في التصور الإسلامي<br>الإسلامي   | التقويم<br>الدرس الثالث عشر: الإنساء<br>أولاً: الإنساد في التصور                          |
| ۸۸            | إِسْلامي<br>                               | ثانها: الحياة في التصور الا التقويم الا التقويم الدرس الرابع عشر: الكون                   |
|               | # · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·    |                                                                                           |



# معرفة الله

# الدرس الأول

#### الأهداف

#### يتوقع من الطالب بعد الانتهاء من الدرس أن:

- ١ يبين معنى معرفة الله عز وجل.
- ٢ يوضح أهمية معرفة الله عز وجل.
- ٣ يبين دور التفكر في معرفة الله تعالى .
- ٤ يوضح دور الوحى في بيان معرفة الله تعالى.
- ٥ يبين قصور الحواس في إدراك معرفة الله تعالى.

معرفة الله عز وجل طريق الوصول إلى حقيقة الإيمان؛ لهذا كان لجميع رسل الله وأنبيائه عناية خاصة في تعريف الناس بربهم. قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَامِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِى إِلْيَهِ أَنَّهُ لاَ إِلَّا أَنَا فَأَعَبُدُونِ ﴿ الْانبياء]، فكانت معرفة الله أول وأجب على الإنسان حتى يعبد الله على علم ومعرفة، ويسعى في الأرض وفق هذي الله تعالى. وقد أرشدنا القرآن الكريم إلى معنى معرفة الله وطرقها الآمنة. وهذا ما سنتعرف عليه في هذا الدرس.

#### مفهوم معرفة الله

معرفة الله عز وجل، تعني معرفة مقامه الكريم وصفاته العلا، وما يليق بجلاله وما لا يليق؛ وليس المقصود به التعرف عليه جل جلاله كما يتعرف الإنسان على الأشياء المادية بأشكالها وحدودها وأماكنها، فالله أعلى من ذلك وأجل.

#### أهمية معرفة الله تعالى

معرفة الله تعالى من العلوم الضرورية التي يجب على المسلم تعلمها، لأنه مُكلَف بعبادة خالقه ومطالب بمعرفة المعبود الذي طلب منه أن يعبده ولا يشرك به شيئاً، فأي عمل تعبدي لا يقوم على علم ومعرفة يكون باطلاً ولا يقبله الله تعالى، لاستناده إلى الهوى الذي يضل عن سبيل الله، كما قال تعالى: ( وَ إِنَّ كَثِيرًا لَيْضِلُونَ بِأَهُو آبِهِم بِغَيْرِعلْمٌ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعَلَمُ بِاللهُ عَلَيْ الله الله الأنعام]،

وقال عز وجل عن الذين يبنون اعتقاداتهم وأحكامهم ومواقفهم على غير علم: 

﴿ إِن يَتّبِعُونَ إِلّا الظّنَ وَمَاتَهُوى الْأَنفُسُ وَلَقَدٌ جَاءَهُم مِّن تَتِهِمُ الْمُدَى النجم]، ولذلك فمعرفة الله تعالى لا تأتي إلا عن طريق العلم الواضح الدلالة الذي ينتج اقتناعاً تامًا ويقيناً كاملاً بالله تعالى، وقد ندد الله بالمشركين ووصفهم بالجهل في عبادة غيره الذي ليس له يد في خلق السموات والأرض، ولا في خلق انفسهم، قال تعالى: ﴿ قُلُ الْرَعِيتُ مُ مَالَدُ عُون مِن دُونِ اللّهِ الرّون ماذا خَلَقُوا مِن الأرض الم المُرض الم المُرت الله المعرف الله العمول المن واعتمادنا عليه، وتوكلنا عليه. ومن ذلك ندرك أهمية معرفة الله تعالى وتعظيمنا له، واعتمادنا عليه، وتوكلنا عليه. ولمن يَعلَمُ الله العظيم القائل: وللن معرفة الله العالى وتعلَم العلم الموصل إليها، وصدق الله العظيم القائل: وللوصول إلى معرفة الله طريقان، هما: النظر في مخلوقات الله عز وجل، والوحي الإلهي.

## التفكير في مخلوقات الله

فإذا نظر الإنسان في خلق السموات وتفكر فيما أودع الله في الأرض من عجائب الخلق ودقائق التكوين كالجبال الراسية والبحار المحيطة وأنواع الشجر والثمار ومختلف الكائنات الحية، وعرف ما في خلقها من حكمة، وما في تركيبها من إعجاز، فإنه سيصبح لديه يقين بأن خالقها موجود وأنه أجل وأعظم من مخلوقاته، وسيوقن بأن جميع المخلوقات لم تخلق نفسها، كما أنه سيصل إلى يقين بأن الخالق لابد أن يكون واحداً غير متعدد لما يشاهد من وحدة نظام الكون ودقته البديعة، ويزداد إيماناً بعلمه

وحكمته إذ لا يمكن لغير العليم الحكيم أن يتقن صنع الكون بهذه الدقة المتناهية، ولنتأمل إلى القرآن الكريم في خطابه للعقل الإنساني بأن يتأمل ويتفكر ليصل إلى الحقيقة، قال تعالى: ﴿ أَمَّنَ خَلَقَ السَّمَاوَ وَ الْأَرْضَ وَالْزَلَ لَكُمُ مِن السَّمَاءَ مَا أَنْ الْبَيْدِ، حَدَابِقَ ذَات بَهْجَةِ قال تعالى: ﴿ أَمَّن جَعَلَ الْمَرْضَ وَالْزَلَ لَكُمُ مِن السَّمَاءَ مَا أَنْ اللهِ عَدَالِهِ مَدَابِقَ السَّمَاءَ مَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

وهذه الآيات الكريمة تستحث الإِنسان للتفكر في مخلوقات الله ليؤمن من لم يؤمن ويزداد الذين آمنوا إيماناً.

# دور الحواس في معرفة الله تعالى

ولكي يصدر العقل أحكاماً حول عالم الغيب كان لا بد له من مستند علمي يفوق قدرة الحواس بل وقدرة العقل ذاته، وهذا المستند العلمي هو الوحي الذي يمدنا بما نحتاجه من العلم عن عالم الشهادة، وصدق الله القائل: هن العلم عن عالم الشهادة، وصدق الله القائل: هن عَدِمُ الْفَيْمِ وَالْفَهُ الله القائل: هن عَدِمُ الله العدة].

# الوحي الإلهبي

يعتبر الوحي الإلهي أعظم وأصدق وسائل المعرفة بالله عز وجل ؛ لأنه إخبار من الله عن نفسه، فعرفنا صفاته جل وعلا عن طريق الوحي الذي حمله الأنبياء والمرسلون في الكتب المنزلة عليهم، وكان في ختامها القرآن الكريم أشمل وأكمل الكتب المنزلة.

فعرَّفنا الله عن نفسه بأنه واحد لا شريك له فقال : ﴿ قُلْ إِنَّ مَايُوحَيْ إِلَى أَنَّ مَا إِلَا هُوكُمُ مَ

وعرفنا أنه لا يشبهه شيء لا في ذاته ولا في أفعاله ولا في صفاته، فقال تعالى:

﴿ .. لَيْسَ كَمِشْلِهِ عَشَى مَ مَ وَهُوَ السَّوِيعُ الْبَصِيرُ ١

وعرفنا أنه لا يخلف الميعاد فقال: ﴿رَبُّنَاۤ إِذَّكَ جَامِعُ ٱلنَّاسِ لِيَوْمِ لَارَبَّ فِيدُ إِنَ ٱللَّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعِادَ ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعِادَ ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعِادَ إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْمِرُانَ ] .

وعرفنا أنه تعالى لا يظلم العباد، فقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّقُّ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَنِعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُنَّهُ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ [النساء]

وعرفنا أنه غفور رحيم، قال تعالى: ﴿ فَنَ تَابَ مِنْ بَعْدِ طُلِّمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ ٱللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِللَّالِهِ إِللَّالِهِ إِللَّالِهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ

وعرفنا أنه شديد العقاب، قال تعالى: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ شَاَقُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَةُ وَمَن يُشَاقِ ٱللَّهَ فَإِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ( عَلَيْ ﴾ [الخشر].

وعرفنا أنه يعلم السر والعلن، قال تعالى: ﴿ أَوَ لَا يَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَ كَا يُعْلِنُونَ ( البقرة ]،

إلى غير ذلك من الصفات التي وصف بها نفسه جل وعلا.

ولذلك يعد الوحي مصدر المعرفة الحقيقية بالله تعالى فتستمد منه المعارف والعلوم التي تعجز مدركاتنا عن الوصول إليها عن طريق الحواس وفي مقدمتها علم الغيب الذي استأثر الله تعالى به ، ومن هنا يجب علينا أن نقف عند حدود النص الموحى به من الله تعالى فيما نعرفه عن الله تعالى وعن صفاته وأفعاله دون أن نزيد على ذلك شيئاً في تخيلاتنا وتصوراتنا، مع الحرص على تنزيه الله تعالى عن مشابهته

وكما أن الوحي مصدر المعرفة الحقيقية في باب الإيمان به تعالى فإنه المصدر الوحيد أيضاً في كيفية عبادته فلا نعبده جلَّ وعلا إلا بما شرع دون أن نبتدع شيئاً لم يشرعه، كما قال تعالى: ﴿... فَلَيَحَذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتُنَةُ وَيُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ لَيْنَ ﴾ [النور].

#### التقويهم

للمخلوقين.

- ١- لمعرفة الله أهمية كبرى، وضح ذلك.
  - ٢ ما المقصود بمعرفة الله عز وجل ؟
- ٣- كيف يمكننا معرفة الله من خلال التفكر والنظر ؟
- ٤ كيف يمكنك أن تتعرف من خلال التفكر على ما يأتي من صفات الله تعالى:
   الرحيم الحليم الجبار الحكيم.
  - ٥ ما دور الوحى في تعرف المخلوق بالخالق عز وجل ؟
  - 7 كيف يمكن أن تتعرف من خلال الوحي على ما يأتي من صفات الله تعالى: العدل الخكيم التواب الكريم ?
    - ٧- ما الحواس وما دورها في معرفة الله ؟
      - ٨ بين مدلول الآيات الآتية:
- قال تعالى: ﴿ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَمَاتَهُوى ٱلْأَنفُسُّ وَلَقَدْ جَآءَهُم مِن رَبِّهِم ٱلْفُدُئَ ١٠٠٠ ﴾ [النجم]،
- وقال تعالى: ﴿ إِنَ فِي خَلِقِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلنَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَآيَنَتِ لِأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴿ وَقَالَ تَعَالَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَل
  - وقال تعالى: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ وَايْتُ لَامُوفِيانَ فَ كُوفِ أَنْفُسِكُمْ أَفَلا تُبْصِرُونَ ١٩٠٠ [الذاريات].

# أسماء الله وصفاته

# الدرس الثاني

#### الأهداف

يتوقع من الطالب بعد الانتهاء من الدرس أن:

- ١ يبين معنى الإيمان بأسماء الله وصفاته.
- ٢ يدلل على أن أسماء الله وصفاته لا يماثلها شيء.
  - ٣ يتحدث عن سعة علم الله
  - ٤ يشرح مدى قدرة الله تعالى.
    - ٥ يبين معنى إرادة الله تعالى.

#### مفهوم الإيمان بأسماء الله وصفاته

هو الاعتقاد الجازم بأن الله عز وجل متصف بجميع صفات الكمال، ومنزه عن جميع صفات الكمال، ومنزه عن جميع صفات النقص، وذلك بإثبات الأسماء والصفات الواردة في القرآن الكريم والسنة النبوية الصحيحة من غير تحريف، ولا تعطيل، ولا نفي، ولا تشبيه، قال تعالى:

﴿ لَيْنَا كُمِثْلِهِ عَنَى مُ وَهُوا السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿ الشّورى ]

#### صفات الله صفات كمال

تتميز أسماء الله عز وجل وصفاته بأنها الصفات العليا التي هي من كمال ربوبيته وعظمة ألوهيته، وهو متفرد وحده جل وعلا بصفات الكمال ومنزه عن كل نقص، لا يشبهه في حسن أسمائه وعلو صفاته شيء من مخلوقاته، قال تعالى:

وقال تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَكَدُ ١ اللَّهُ الصَّدَدُ ١ لَهُ الصَّدَدُ اللَّهِ الإخلاص]،

وما أطلق من تلك الصفات على المخلوق فإنها تختلف تماما في حقيقتها عن الصفات الإلهية، فالعلم مثلا صفة من صفات الله، وهي مما يوصف به الإنسان، ولكنها تختلف إذا أضيفت إلى الخالق عنه إذا أضيفت إلى المخلوق، فعلم الله ليس اكتسابيًّا، ولم يسبقه جهل، ولا يعتريه نسيان، وهو أيضاً شامل لجميع المعلومات،

محيط بها، سابق على وجودها، وعلم الإنسان ليس كذلك، ومن هنا نعلم أن صفات الله غاية في الكمال، وأنه لا وجه للمقارنة بين صفات المخلوق والخالق.

## الإيمان بأسماء الله وصفاته بدون تكييف

الله تعالى أخبرنا بأسمائه وصفاته – فمثلا – أخبرنا الله سبحانه بأنه سميع وبصير، ولكنه بعلمه وحكمته لم يخبرنا عن كيفية صفاته، ولم يطلب منا أن نبحث عن ذلك ؛ فهو يعلم سبحانه أن العقول التي وهبنا إياها وجعل لها طاقات واسعة في تصور الأشياء، محصورة في التصور والإدراك بما وصل إليها عن طريق الحواس، وبالتالي لا ندرك من الكون إلا أشياء قليلة، وبعض ما ندركه لا نعرف إلا آثاره، ونجهل كنهه وكيفيته كالنوم والجاذبية والضوء وغيرها.

فلو أن أحداً طرق الباب، فإن العقل سيعرف أن طارقًا يطرق الباب، ولكن قوة التصور تعجز أن تخترق حاجز الباب، فلا تعرف صورة الطارق، ولا تعرف ما هي صفاته؟ أطويل أم قصير، أبيض أم أسود، جميل أم قبيح، ذكر أم أنثى، وإذا نظرت إلى الكون من حولك وما فيه من أسرار تحير العقول كأسرار الذرة وأسرار الحياة، وأبعاد الكون المترامية علمت عجز البشر عن الإحاطة بتلك الأسرار، فأنى للعلم البشري المحدود بالعقل المعتمد على الحواس المحدودة أن يحيط علما بالله وصفاته، فذات الله تعالى فوق وسائل العلم البشري المحدود.

وعليه فأي صورة لله تعالى تخطر للعقل لصفة من صفات الله سبحانه لن تكون هي الصورة الحقيقية لتلك الصفة أبدًا ؛ لأن تلك الصورة مأخوذة من عالم المخلوقات المشاهدة، والخالق سبحانه لا يشبه مخلوقاته، فذاته غير ذاتها، وصفاته غير صفاتها، قال تعالى: ﴿ لَيْسَ كُمِثُلِهِ عَنَى اللَّهُ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيعُ الْبَصِيعُ (الشورى) .

و مادام الكمال المطلق ملازما لصفات الله تعالى، فمن ذا الذي يستطيع أن يجعل للّه تعالى صورة في خياله وهو لا يرى إلا صور المخلوقات.

#### من أسماء الله تعالى

1- الله: لفظ الجلالة اسم للذات الإلهية المقدسة، الجامعة لجميع صفات الكمال، والمنزهة عن صفات النقص التي لا تليق بكمال الألوهية، والربوبية، ومن خواص

هذا الاسم العظيم: أنه لم يسم به أحد غير الخالق جل وعلا، لا على سبيل الحقيقة، ولا على سبيل المجاز، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ لا إِلَّهُ وَ الْحَيُّ الْقَيُّوا مُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

٢ - الرحمن: ويعني المتفضل بجلائل النعم على جميع خلقه، والرحمن أسم لا يليق إلا بالله تعالى، قال تعالى: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ اللّهَ أُوادْعُواْ الرَّحْمَنَ أَيّاً مَا تَدْعُواْ فَلَهُ اللّهِ بَعَالَى، قال تعالى: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ اللّهَ أُوادْعُواْ الرَّحْمَنَ أَيّاً مَا تَدْعُواْ فَلَهُ اللّهُ مَا أَدْ مُنْ أَيّاً مَا تَدْعُواْ فَلَهُ اللّهُ مَا أَدْ اللّهُ مَا أَنْ اللّهُ مَا أَنْ اللّهُ مَا أَنْ اللّهُ مَا أَنْ اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ ال

٣- الأول والآخر: الأول الذي لا بداية لوجوده، والآخر الذي لا نهاية لوجوده، قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلأَوْلُ وَٱلْآخِرُ وَالظَّانِهِ رُوَ إِلْبَاطِنَ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ ﴾ [الحديد].

## من صفات الله عز وجل

#### أ – العلـــــــــــــــــــــــ :

وهي صفة تعني أن الله تعالى محيط بكل شيء مطلع عليه لا يخفى عليه مثقال ذرة ولا أصغر من ذلك ولا أكبر، فهو يعلم السر وأخفى، ولا يسبق علمه جهل، ولا يعتريه نسيان، وعلم الله سبحانه محيط بالمكان وبالزمان كله فلا يخفى عليه شيء فيهما، قال تعالى:

# ﴿ ﴿ وَمَا يَعَدُّرُبُ عَن زَيِّكَ مِن مِّهُ هَالِ ذَرَّةٍ فِ الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءَ وَلَاّ أَصْغَرَونَ ذَالِكَ وَلَاّ أَكْبَرُ إِلَا فِي كِنْكٍ ثَبِينٍ ﴿ ﴾ [بونس]

ويستوي في علم الله تعالى الغيب والمشاهدة والحاضر والمستقبل، قال تعالى: ﴿ عَلِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ وَهُولَلُكِيمُ وَالمَستقبل، قال تعالى: ﴿ عَلِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ وَهُولَلُكِيمُ الْفَيْدِيرُ لَيْنَ ﴾ [الانعام]، وصفة العلم تظهر آثارها في مخلوقات الله سبحانه. فإذا تأملت كيف تُحدُّ الأجنَّة في الإنسان والحيوان، وكذلك الثمار في النبات بما تحتاجه لمستقبل حياتها، ورأيت تكامل الأجهزة في جسم الإنسان كالجهاز الهضمي، وجهاز الدورة الدموية، والجهاز البولي،

والجهاز التنفسي، ودقة أدائها لوظائفها لعلمت أنها تشهد بعلم الذي خلقها وأنشأها. وإذا تأملت في النبات ورأيت بذور النبات تنفلق من حبها ونواها ثم يظهر نبتها وتطول سيقانها وتمتد أغصانها وتخرج أزهارها وثمارها المتنوعة. وإذا درست

تاريخ نشأة الأرض، وتكون قاراتها وبحارها، وإرساء جبالها، وإذا نظرت إلى السماء وتأملت في سعة الكون الهائلة ومواقع النجوم العظيمة ، لو فعلت ذلك - أيها الطالب - فسترى أن أطوار جميع المخلوقات قد تتابعت بإتقان بديع وتناسقت بحكمة مطلقة وتكاملت بعلم شامل يحيط بالبداية والوسط والنهاية ، وتشهد لك أن الذي خلقها هو العليم بكل طور من أطوارها والخبير بحاجة كل طور فأعدها وقدرها منذ البداية، وإذا عرف الإنسان سعة علم الله تعالى وإحاطته بكل شيء وعلم أن الله مطلع على أحواله، يعلم ما يكنه ضميره وما تخفيه نفسه، وأنه يحصى أعماله كلها ساعة ساعة ولحظة لحظة، كما قال الله تعالى: ﴿ وَأَسِرُّواْ قَوْلَكُمْ أُواْجَهَرُواْ بِعِيرَ ۚ إِنَّهُ عَلِيمُ



## ب - الـقـدرة :

على عمل ما يرضيه واجتناب ما يغضبه.

وهي صفة من صفات الله العظمي، تعني أن الله تعالى قادر على فعل كل شيء، قال تعالى: ﴿ وَ لِلَّهِ مُلَّكُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَّ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ إِنَّهَا ﴾ [آل عمران] وقال تعالى: ﴿ إِنَّهَا أَمُّرُهُ وِ إِذَا أَرَادَ شَيَّا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ (آلله السه و (القادر) و (القدير) و (المقتدر) من أسماء الله الحسني الدالة على صفة القدرة، والكون مظهر من مظاهر تلك القدرة العظيمة وقد أمرنا الله تعالى أن ننظر في السموات والأرض وما فيهما لنشاهد تجليات قدرته سبحانه، قال تعالى: ﴿ قُلَ سِيرُوا فِ ٱلْأَرْضِ فَأَنْظُرُواْكَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ ثُمُدَ ٱللَّهُ يُسْعِي ٱلنَّفَأَةَ ٱلْآخِرَةَ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ ١٠ ﴿ العنكبوت ]

وإذا رأينا بلايين البلايين من النجوم والكواكب علمنا أن خالقها يملك القدرة على إيجاد المادة التي تتكون منها تلك الأجسام، وإذا نظرت إلى السماء والأرض وما فيهما من كواكب ونجوم وهي تدور وتتحرك بدقة وانتظام في الفضاء ، علمنا عظمة قدرة الله تعالى الذي يمسكها ، قال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا وَكُين زَالْتَا إِنَّ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِمِن مُعْدِمِ عُدَى اللهِ اللهِ على عليه الله على الله على الم ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعْجِزَمُونِ شَيْءٍ فِٱلسَّمَاوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﴿ وَاطرا.



وإذا تأملت في السنن الكونية القاهرة والأحكام الماضية والقوانين الصارمة التي تخضع لها كل ذرات الوجود ، فإنك ترى المملوك والرؤساء والأغنياء والرجال والأورياء والرجال

والنساء وشعوب المعمورة جمعاء كلهم يمرون بأطوار الضعف ثم القوة ثم يعودون مرغمين إلى أطوار الضعف ثم يعودون مرغمين إلى أطوار الضعف مرة ثانية، كما قال تعالى: ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِي خَاهَكُم مِن صَعْفِ ثُمَّ بَعَعَلَ مِن بَعْدِ قُوَّقٍ ضَعْفًا وَشَيْدَةً يَعْلَقُ مَا يَشَاءً وَهُوَ الْعَلِيمُ الْقَلِيرُ ﴿ اللَّهُ الرَّمِ اللَّهُ الرَّمِ اللَّهُ ال

كما نعلم أن الإنسان قدرته محدودة ، ومهما بلغ من القوة والسيطرة التي تمكنه من البطش بغيره ، فهو خاضع لقوة الله وجبروته وقدرته الغالبة التي ستعيده إلى مرحلة الضعف من جديد رغم أنفه ، فإذا تأملت في ذلك كله علمت أن الكون بما فيه خاضع لقدرة القادر الحكيم سبحانه .

ومن استقر في قلبه العلم الجازم بقدرة الله العظيمة، صدق رجاؤه في ربه واطمأن في توكله على القوي القادر، وخاف من عقابه وطمع في عطائه وفضله.

#### جـ – الإرادة :

وما تراه في الأرض والسماء من تنوع في الوجود وتوزيع في الصفات والأحجام، وتميز في السمات بين طويل وقصير وحسن وقبيح، في هذا المكان أو في غيره، في هذا المرسان أو في غيره، كل ذلك تجللً لإرادة الله الكاملة ومشيئته العليا، فما من أحدمنا اختار أباه وأمه، أو زمنه وبلده الذي ولد فيه، أو صورته ومواهبه التي فُطر

le e-learning

عليها، أو أن يكون من جنس الذكور أو الإناث، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلْإِنسَنُ مَاغَرُكِ بِرَبِكَ الْمَصُورَةِ مَاشَاءَ رَكَّبَكِ ﴿ يَالَيْهُا الْإِنفَظَارِ]. الله طارة الله مع كل صورة تتكون لإنسان، ومع كل مولود ذكرا كان أو أنثى إرادة الوهاب سبحانه، قال تعالى: ﴿ لِلَّهِ مُأْلِثُ ٱلسّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَخَلُقُ مَايَشَاء مُرَاكِن يَشَاء إِنشَا الله ويربَع السّماء وهو يمر في السماء ويم في السماء وفي أرض دون أرض فاعلم أن ذلك تابع لمشيئة الله وإرادته، قال تعالى:

﴿ ... وَيُنَزِّلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مِن جِبَالِ فِهَامِنْ بَرَدِ فَيُصِيبُ بِهِ عَن يَشَآءُ وَيَصِّرِ فُهُ عَن مَّن يَشَآءً ... ﴾ [النور: ٤٣].

إذا تأملت في ذلك كله علمت أن هذا الكون بما فيه يسير وفق إرادة الله سبحانه الذي يتصرف في الكون حسب علمه وقدرته وإرادته، كل هذه الصفات غير محددة لا بمكان ولا بزمان ولا بأشخاص ولا بإمكانات، أما صفات الإنسان فهي محدودة لأنه خاضع لظروف الزمان والمكان والإمكانات، فسبحان الله الذي هو على كل شيء قدير، وقد أحاط بكل شيء علما، وهو الفعال لما يريد

قال تعالى: ﴿ فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ ﴾ [سورة البروج - ١٦].

الشام

جاء في الحديث الشريف أن لله تسعة وتسعين اسماً، اكتبها في لوحة بخط جميل، وعلقها في الفصل.

#### التقويهم

- ١ ماذا يعنى الإيمان بأسماء الله وصفاته؟
- ٢ ما وجه الكمال في صفات الخالق عز وجل؟
  - ٣ من أين نتعرف على أسماء الله وصفاته؟
- ٤ ما الذي يُفْهَم من أن علم الله لا يشبه علم الإِنسان؟
- ٥ في ضوء ما درست تحدث عن معنى القدرة الإلهية.
- ٦ ماذا تعنى الإرادة الإلهية ؟ وكيف تتبين جوانب الكمال فيها؟
  - ٧- اذكر أمثلة لمظاهر قدرة الله تعالى.
  - اذكر أمثلة لمظاهر إرادة الله تعالى .

# الدرس الثالث مقتضيات الإيمان بالله وأثاره

#### الأهداف

يتوقع من الطالب بعد الانتهاء من الدرس أن:

- ١ يبين معنى الإيمان بالله تعالى.
- ٢ يذكر مقتضيات الإيمان بالله تعالى.
  - ٣ يشرح ثمار الإيمان بالله تعالى.
    - ٤ يشكر الله على نعمة الإيمان.

سبق أن عرفت -عزيزي الطالب - أن الإيمان بالله: اعتقاد جازم بأن الله سبحانه رب كل شيء ومليكه وخالقه، وأنه الذي يستحق العبادة وحده، وأنه المتصف بصفات الكمال كلها المنزه عن كل نقص، وهنا سنتعرض لذكر مقتضيات الإيمان وآثاره، لندرك أهمية الإيمان للإنسان.

#### مقتضيات الإيمان

عندما يؤمن الإنسان بربه ويعلن عبوديته لخالقه، يتحتم عليه العمل بمقتضى ذلك الإيمان، وتحويله إلى واقع يشعر بأثره في حياته، فكراً وسلوكاً، ومن ذلك:

- اجتناب الشرك ، قال تعالى : ﴿ .. فَنَكَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِهِ عَلَيْعَمَلَ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعَبَادَةِ رَبِّهِ عِمَادَةِ رَبِّهِ عَلَيْعَمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعَبَادَةِ رَبِّهِ عِمَادَةً رَبِّهِ عَلَيْعَمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعَبَادَةً رَبِّهِ عَمَلَ عَمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعَبَادَةً رَبِّهِ عِمَادَةً رَبِّهِ عَلَيْعَمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْعَمَلُ عَمَلُ عَمَلُ عَمَلُ عَمَلُ عَلَيْعَمِلُ عَلَيْ عَلَيْكُ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْعَمُ لَا عَلَيْهِ عَلَيْعَمَلُ عَمَلُ عَلَيْكُمُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّه
- ٢ توجيه العبادة لله وحده لا شريك له، فهو المستحق لها دون سواه؛ لأنه البارئ المصور والمنعم المتفضل، قال تعالى: ﴿ ... إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلاَ لِلَّهِ أَمَرَ أَلَا نَعَبُدُوۤ أَ إِلَا إِيّا أَهُ ذَلِكَ المصور والمنعم المتفضل، قال تعالى: ﴿ ... إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ أَمَرَ أَلَا نَعَبُدُوۤ أَ إِلَّا إِيّا أَهُ ذَلِكَ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ
- وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشَكِي وَتَحْيَاىَ وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ آَنِ الْاَشَرِيكَ لَهُ ۗ وَبِذَ لِكَ أُمِرَتُ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ آَنِهَا ﴾ [الانعام].
- ٣ التسليم لأمر الله والامتثال لحكمه، قال تعالى: ﴿ وَمَاكَانَ لِمُوَّمِنَ وَلَا مُوَّمِنَةٍ إِذَا قَصَى اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَاكَانَ لِمُوَّمِنَ فَكُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا لَكُورَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّ



- عكيم شرع الله، والرضى بما جاء فيه، قال تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ
   في مَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُ لَا يَحِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَا فَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا نَسْلِيمًا ﴿ السَاءَا.
- الثقة بالله والتوكل عليه، قال تعالى: ﴿ قُللَّن يُصِيدَ بَا إِلَّا مَاكَتَبَ اللهُ لَنَا هُوَمُولَا نَا أَوْ مَالَكُ مَا اللهُ وَاللَّهُ لَنَا هُوَمُولَا نَا أَلُولُ مِنْ وَعَلَى اللَّهِ مَا لَكُ مَا اللَّهُ لَكُ مُؤْلِنَا فَاللَّهُ وَمَا لَكُ اللَّهِ مَا لَكُ مَا اللَّهُ اللَّ
  - وقال تعالى : ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوٓاْ إِن كُنتُم مُّؤْ مِنِينَ ﴾ (المائدة).
- ٦ مودة المؤمنين والطاعة لله ورسوله، قال تعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءً بَعْضُ مَ أَمْرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكرِ وَيُقِيمُونَ ٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُ مَ أَوْلِيَاءً بَعْضُ مَا لَوْ اللّهُ عَنِ اللّهُ عَنِ اللّهَ وَرَسُولُهُ ۚ أَوْلَئِيكَ سَيْرَ مَهُ مُ ٱللّهُ إِنَّ ٱللّهَ عَزِينَ رُحَكِيمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ ۖ أَوْلَئِيكَ سَيْرَ مَهُ مُ ٱللّهُ إِنَّ ٱللّهَ عَزِينَ رُحَكِيمُ اللهِ ورسوله .

#### أثار الايمان

للإيمان بالله عز وجل ثمار يانعة، ونتائج طيبة يجنيها المؤمنون في الحياة الدنيا وفي الآخرة، وقد أشار القرآن الكريم إلى كثير منها، سنذكر هنا بعضها، وهي:

- ١- الهداية إلى الحق والصراط المستقيم، وفي هذا أمان من التخبط والضياع، قال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهَا دِٱلَّذِينَ ءَامَنُو ٓ إِلَّى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمِ ﴿ قَالَ الله عَالَى الله عَلَى الله عَلَى
- ٢- الحياة الطيبة المستقرة، قال الله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوَأُدْ فَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْمِينَةً مُرَوّةً وَلَنَجْ زِينَةً هُمُ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ [النحل].
   وذلك لأن المؤمن يكون راضياً بما يسر الله له محتسبا لما يتعرض له من المتاعب والنكبات.
- ٣ ولاية الله، فالله تعالى ولي المؤمنين، كما جاء في قوله تعالى: ﴿ أَنلَهُ وَ لِنُ اللهُ وَ لِنُ اللهُ وَ لِنُ اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالّ
- الرزق الطيب، فكلما وثق الإنسان بخالقه واعتمد عليه ووكل أمره إليه؛ كان الله في عونه وسهل أمره، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرْكَ ءَامَنُواْ وَاتَّ قَوْاْ لَقَنْحَنَا عَلَيْهِم في عونه وسهل أمره، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرْكَ ءَامَنُواْ وَاتَّ قَوْاْ لَقَنْحَنَا عَلَيْهِم بَرَكُنتِ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ... ﴿ وَالأعراف: ٩٦].
- العزة والكرامة، قال تعالى: ﴿ ... وَ لِلَّهِ ٱلْعِـزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَ لِلْمُؤْمِنِينَ ... ﴾ [المنافةون: ٨].
   انظر كيف أن الله منح المؤمنين شيئًا من عزته وعزة رسوله ﷺ.

- النصر على الأعداء، فمن كان مع الله يعمل من أجله كان الله معه ولن يضيعه،
   قال تعالى: ﴿ ... وَكَانَ حَفًّا عَلَيْنَ اذَصَرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنَّا لَهُ الروم].
- المنعة والحفظ من كيد الأعداء والمتآمرين، وفي ذلك يقول تعالى: ﴿ وَلَن يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَنفِرِينَ عَلَى ٱلْمُؤّمِنِينَ سَبِيلًا ﴿ إِنْكُ ﴾ [النساء].
- ٨ التمكين في الأرض، قال تعالى: ﴿ وَعَدَاللَّهُ الَّذِينَ عَامَنُواْ مِنكُرْ وَعَكِمِلُواْ الصَّلِيحَ: تِ
   لَيَسْتَخْطِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا السَّدَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ... ﴾ [النور: ٥٥].
- ٩ الطمأنينة والأمن في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوٓاً إِيمَانَهُمْ وَهُمُ مُنْهُمْ تَدُونَ (إِنَّيُ ﴾ [الأنعام].
- ١- الشناء من الله والفوز بوسام الخيرية، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الشَّهُ الْمَرْفَا وَعَمِلُواْ السَينة].
- ١١- دخول الجنة والخلود في نعيم الله عز وجل ، ونيل رضاه ، قال تعالى : ﴿ أَمَّا ٱلَّذِينَ الله عَرْ وجل ، ونيل رضاه ، قال تعالى : ﴿ أَمَّا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُونَ ﴿ إِنَّا السّجدة] . وقال تعالى : ﴿ قُلْ أَوْنَيْتُكُم بِ فَيْرِ مِن ذَالِكُم لِلَّذِينَ ٱدَّهُ وَاعِدَ رَبِّهِ مَجَدَّدُ ثُلُ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا وقال تعالى : ﴿ قُلْ أَوْنَيْتُكُم بِ فَيْرِ مِن ذَالِكُم لِلَّذِينَ ٱدَّهُ وَالله كُولُ الله عَمِلَ الله عَلَى الله عَ

للإيمان بالله تعالى ثمار كثيرة، اكتب عن ثمرتين من تلك الثمار التي لم يتناولها الدرس واعرضها على معلمك.



## التقويهم

- ١ ما معنى الإيمان بالله عز وجل؟
- ٢ اذكر مقتضيات الإيمان بالله عز وجل.
  - ٣ ماذا يعنى كل من:
- أ التسليم لأمر الله؟ ب- توحيد الله؟
  - ٤ ـ للإيمان آثار كثيرة أذكر خمسًا منها.
    - ٥ ـ تحدث عن آثار الإيمان في:
- أ ولاية الله للمؤمنين. ب- دخول الجنة. ج- العزة والكرامة.

# e-learning

# الشرك بالله تعالى

#### الأهداف

الدرس الرابع

يتوقع من الطالب بعد الانتهاء من الدرس أن:

- ١ يبين مفهوم الشرك بالله.
- ٢ يدلل على فساد فكرة الشرك.
  - ٣ يذكر صوراً من الشرك
- ٤ يوضح أضرار الشرك بالله تعالى.
  - ٥ يبين عاقبة المشركين.

الشرك انحراف عن عقيدة التوحيد يترتب عليه شقاء دائم وخلود في العذاب المهين، لذلك ينبغي للإنسان أن يعرف معنى الشرك ومظاهره، كما عرف معنى التوحيد ومقتضياته؛ ليكون على بينة من أمره ويحمي نفسه من الضياع والخسران في الدنيا والآخرة.

#### مفهوم الشرك

الشرك بالله تعالى هو: أن يجعل الإنسان لله تعالى مثيلاً في صفات ربوبيته، كالوجود المطلق، والتفرد بالوحدانية، والهيمنة على الكون بالخلق والفناء وتسيير شئونه، ونحو ذلك مما لا يقدر عليه إلا الله تعالى ولا يليق إلا به، قال تعالى: ﴿ قُلُهُ لَ مِن شُرَكًا يَهِ مُن يَبْدُوا اللّهَ الله الله الله الله الله الله العبادة ، أو أن يعظم غير الله ويحبه ويطيعه في أمور تعد من حق الله وحده ولا تصرف لغيره.

وقد بين الله تعالى لنا في القرآن الكريم فساد فكرة الشرك بما لا يدع مجالاً للشك، وذلك عندما لفت انتباهنا إلى النظر في هذا الكون الذي يسير وفق نظام واحد لا خلل فيه، منبها على أنه لو كان هناك آلهة أخرى لفسد واضطرب، فقال تعالى: ﴿ أَمِ ٱتَّخَذُوا مُ اللهَ مُنالًا اللهُ أَمِن اللهُ اللهُ لَقَالَ اللهُ اللهُ اللهُ لَقَالَ اللهُ اللهُ

# من صور الشرك

عند التأمل في القرآن الكريم نجد أن الله عز وجل ذكر صوراً متعددة من صور الشرك وحذر منها، ومنها:

- القول بأن مع الله إله آخر، وهذا ما حذر الله عز وجل منه بقول : ﴿ ٱلَّذِى جَعَلَ مَعَ ٱللَّهِ مَعَ ٱللَّهِ عَالَى الله عَالله عَمَا الله عَالَى الله عَلَى الل
- ٧ وصف الله تعالى بما لا يليق به، كوصف بالبخل ، قال تعالى : ﴿ وَقَالَتِ ٱلْمَهُودُ عَنْ أَلْكُ وَ القول القول الله وَلَدَا أَوْ وَجَهَ ، قال تعالى : ﴿ وَقَالَتِ ٱلْمَهُودُ عُنَ مِرْ أَلْكُ وَ وَجَهَ ، قال تعالى : ﴿ وَقَالَتِ ٱلْمَهُودُ عُنَ مَرْ أَبْنُ ٱللّهِ وَقَالَتِ ٱلنّصَدَى الله وَلَدا أَوْ وَجَهَ ، قال تعالى : ﴿ وَقَالَتِ ٱلْمَهُودُ عُنَ مَرْ أَبْنُ ٱللّهُ وَقَالَتِ ٱلنّصَدَى الله وَلَدا أَوْ وَجَهَ ، قال تعالى : ﴿ وَقَالَتِ ٱلْمَهُودُ عُنَ مَرْ أَبْنُ ٱللّهُ وَقَالَتِ ٱلنّصَدَى الله الله وَلَدا أَوْ وَجَهِ مَا الله وَلَدا أَوْ وَجَهِ عَلَى الله وَلَدا الله وَلَدا الله وَلَدا أَوْ وَجَهِ الله وَلَدا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَدا الله وَلَا الله وَل

وتلك أوهام نسجتها خيالاتهم، وقد رد الله عليهم بقوله: ﴿مَا أَتَّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلِدِ وَمَاكَانَ مَعَهُم عَلَيْ مَعْنَمُ مِنْ إِلَاهٍ إِذَا لَذَهُ مِنَ إِلَاهٍ إِمَا خُلُقَ وَلَعَلاً بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ سُبْحَن ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُ وَن اللهِ المؤمنون ]،

وقوله: ﴿ فَلْ هُوَاللَّهُ أَكُدُ إِنَّ اللَّهُ الصَّكَدُ إِنَّ لَمْ كِلِدْ وَكُمْ يُولَدُ اللَّهِ اللَّهِ الإخلاص].

- ٣ دعوى مشاركة المخلوق للخالق في صفة من صفاته، لأن الإنسان يقر في نفسه بأنه ليس نداً خالقه، ويعترف بعجزه عن أن يكون له شيء من صفاته، ولكن الطغيان والغلو في التقديس قد يدفع الإنسان إلى أن يدعي أو يُدَعى له التأثير في نظام الكون، كما فعل ذلك الطاغية النَّمرود بن كنعان الذي ذكر الله قصته مع إبراهيم، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَ إِبْرَهِمَ مَ فِي رَبِهِ أَنْ عَادَنْهُ اللهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ مَ فَي رَبِهِ أَنْ عَادَنْهُ اللهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ مَ فَي رَبِهِ أَنْ عَادَنْهُ اللهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ مَ فَي رَبِهِ أَنْ عَادَنْهُ اللهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ مَ فَي رَبِهِ أَنْ عَادَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله



- هذا يعني أنه لا يجوز أن يقصد الإنسان بعبادته غير الله مهما كان.
- الطاعة العمياء والتبعية المطلقة للمخلوق، نتيجة المبالغة في التعظيم والتقديس، كما ذكر الله عز وجل في شأن اليهود والنصارى، حين قال: ﴿ أَنَّهُ كُذُوا أَحْبَ ارَهُمُ وَرُهُمِ اللهِ عَز وجل في شأن اليهود والنصارى، حين قال: ﴿ أَنَّهُ كُذُوا أَحْبَ ارَهُم وَرُهُمِ كُنَّ هُمُ أَرْبُ ابَّا مِن دُونِ اللهِ الله وأحلوا لم يعبدوهم بالركوع والسجود بل أطاعوهم عندما حرَّموا ما أحل الله وأحلوا ما حرَّم الله، فكان هذا العمل عبادة لهم.
- ٣ تشبيه الله بالمخلوقات، وذلك حينما يعتقد الإنسان أن الله عز وجل يشبه شيئا من مخلوقات، قال تعالى: ﴿ الله عَلَى عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى الل

## أضرار الشرك بالله تعالى وعواقبه

للشرك بالله تعالى أضرار كبيرة وعواقب وخيمة في الدنيا والآخرة، منها ما يلي:

- الشرك ظلم عظيم، فمن ماثل بالله سواه، وتوجه إلى غيره بالعبادة، فقد جانب الحقيقة ووضع الشيء في غير موضعه، وكيف لا يكون ظلما من يعتبر الحجارة والبشر أو البقر أو الشياطين أو النجوم آلهة معبودة مهابة كما يُعبد ويهاب خالقها وخالق الكون كله، وصدق الله حيث يقول على لسان لقمان الحكيم:
  - ﴿ يَنْهُنَّ لَا تُشْرِكَ بِٱللَّهِ إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلُّو عَظِيمٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا
- ٧ الشرك سقوط ومهانة، فالإنسان يهين نفسه ويسقط من مقامه الذي رفعه الله إليه، حينما يعبد شيئا خلقه الله من أجله، وقد صور القرآن الكريم سقوط المشركين بقوله تعالى: ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِاللّهِ فَكَأَنَّما خَرَّمِنَ ٱلسَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ المشركين بقوله تعالى: ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِاللّهِ فَكَأَنَّما خَرَّمِنَ ٱلسَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ المُنْ السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ اللهِ اللهِ عَلَى بِهِ ٱلرّبِيحُ فِي مَكَانِ سَعِيقٍ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ ع
- " الشرك مصدر مخاوف وأوهام، فحينما يعتقد الإنسان أن لغير الله عز وجل تأثيراً في الحياة كتأثيره فإنه يجعله يعيش في حالة من الاضطراب والتخبط في الخرافات، كاعتقاد تأثير الكواكب والنجوم، والشياطين من الإنس والجن، وبالتالي تظهر حالات التطير والتشاؤم في المجتمع، وترهق الناس الوساوس والظنون، وقد نبه الله على ذلك بقوله:

  ﴿ وَأَنَّهُ مُكَانَ رِجَالُ مِنَ ٱلْإِنسِ يَعُودُونَ بِرَهَا لِ مِن َلَيْقِي فَرَادُوهُمْ رَهَقًا الله على المناء

٤ - الشرك سبب إحباط العمل والخلود في النار، فقد توعد الله المشركين بإحباط أعمالهم وبالعذاب والخسران المبين، فقال تعالى: ﴿ وَأَهَدُ أُوبِي إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبِلكَ لَينْ أَشْرِكُتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلِتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَيْسِرِينَ ﴿ الزمرِ الزمرِ ا وبيّن أن من يشرك بالله تعالى يكون مصيره الخلود في نار جهنم، فقال تعالى : ﴿ إِنَّهُ مُن يُشْرِكْ بِأَللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلَهُ ٱلنَّارُّ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَ إِلَّا ﴾ [المائدة].

## التقويبه

١ – وضح مفهوم الشرك .

٢ - اشرح أضرار الشرك بالله.

٣ دلل على كل مما يأتى:

أ - الشرك مبطل للأعمال.

٤ - اذكر السبب فيما يأتى:

أ - الشرك مصدر للمخاوف.

٥ - على مايأتى:

أ - الشرك ظلم عظيم.

٦ – ما دلالة كل من الآيات الآتية:

أ) قال تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسَارِعُونَ فِي ٱلْهَ خَيْرَتِ وَيَدْعُونَكَا رَغَبُ اوْرَهُبُ أَ وكَانُواْ لَنَاخَلْشِعِينَ إِنَّ ﴾ [الأنبياء].

ب- الشرك يخلد صاحبه في النار.

ب- الاعتقاد بأن الضر والنفع بيد الله.

ب الشرك مهانة للإنسان.

ب) قال تعالى: ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ أَمُّورَزَقَكُمْ أُمَّ يُمِيتُكُمْ أُمَّ يُحْيِيكُمْ هَا لَين شُرَّكَا يِكُم مَّن يَفْ صَلُّ مِن دَلِكُم مِّن شَيْءٍ سُهِ، حَلنَهُ و يَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ١٠ ﴿ الروم ] ٠

ج) قال تعالى: ﴿ وَمِرَ النَّاسِ مَن يَدَّ فِذُمِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُرِ اللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ وَلَوْ يَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَهُ وَأَإِذْ يَرَوْنَ ٱلْعَذَابَ أَنَّ ٱلْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ ٱللَّهَ شَكِدِيدُ ٱلْعَذَابِ (إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

# الدرس الخامس

# الكفسر بالله تعالى

#### الأهداف

يتوقع من الطالب بعد الانتهاء من الدرس أن:

- ١ يوضح مفهوم الكفر بالله تعالى .
- ٢ يشرح أسباب الكفر بالله تعالى ودوافعه.
  - ٣ يبين آثار الكفر في الدنيا والآخرة.
    - ٤ يقدر نعمة الإيمان بالله تعالى.

# مفهوم الكفر

## أسباب الكفر ودوافعه

للكفر بالله تعالى أسباب ودوافع متعددة منها:

1- العناد والاستكبار، وهو أن يوقن الإنسان بوجود الخالق وأنه المهيمن على الحياة وأنه بعث الرسل لهداية الناس، ومع ذلك لا يعمل بموجب ذلك ولا يمتثل لما جاء به الرسل عناداً واستكباراً، كما فعل بعض كفار قريش تجاه سيدنا محمد على حتى قال الله فيهم: ﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لِيَحَرُّ نُكَ اللَّذِى يَقُولُونَ فَإِنَّهُم لايكُذِبُونَك وَلَاكِنَ الطّلِمِينَ وَالله الله فيهم: ﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لِيكَالَّذِى يَقُولُونَ فَإِنَّهُم لايكُذِبُونَك وَلَاك وَلَاكِنَ الطّلِمِينَ وَالله عنهم ولكنهم كفروا به عناداً واستكباراً، فقال الله عنهم:

﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَكُهُمُ ٱلْكِنَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَآءَ هُمٌّ وَإِنَّ فَرِيقًا مِّنْهُمْ لَيَكُنُمُونَ ٱلْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّا ﴾ [البقرة].

٧ - الحسد، وقد برز جليًا في موقف اليهود من سيدنا محمد بيكي ، فقد كانوا يتوعدون العرب، ويقولون: إنه سيبعث نبي في آخر الزمان نقتلكم معه قتل عاد وإرم، فلما بعث رسول الله من العرب كفروا به حسداً، وكانوا يرون أن النبي لا بد أن يكون من سلالتهم. وفي ذلك قال الله عز وجل:

﴿ وَلَمَّاجَاءَهُمْ كِنْكُ مِنْ عِندِ اللَّهِ مُصَدِقٌ لِّمَامَعَهُمْ وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُوكَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَمَّاجَاءَهُم مِّاعَرُفُواْ كَفَرُواْ بِيَّ عَلَيْمَا مَعَهُمْ وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَا.

وقال: ﴿ وَدَّكَ ثِيرٌ مِّرَ أَهْلِ ٱلْكِنَّابِ لَوَيَرُدُّونَكُم مِّنَ بَسِّدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّ الرَّحَكَ أَقِنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِنْ بَعَدِ مَا نَبَيِّنَ لَهُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾ الله قرة: ١٠٩.

- ٣ الهوى، وهو رغبة الإنسان في أن يعيش حياته وفقًا لما تمليه شهواته وغرائزه، والكافر يرى في تكاليف الشرع قيوداً تحد من استمتاعه بالشهوات والملذات؛ ولذلك فهو لا يمتثل لأمر خالقه، ولايقوم بالمهمة التي خُلق من أجلها كما وصفهم الله تعالى بقوله:
  ﴿ إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَ وَمَاتَهُوى الْأَنفُسُ وَلَقَدَ جَاءَهُم مِّن رَبِّهِمُ اللهُ كَن رَبِّ ﴾ [النجم]،
- العصبية للآباء والأجداد والقبيلة، فقد كانت تَحُولُ دون إيمان كثير ممن بلغتهم دعوات الرسل، وقد حكى الله حالهم في القرآن الكريم بقوله:
  ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُوا مَا آنزَلَ ٱللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا آلْفَيْنَا عَلَيْهِ مَا بَالَاءَ فَا أَوَلُو كَانَ عَالَى الله عَلَيْهِ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ مَا بَالَاهَ فَا أَوَلُو كَانَ عَالَى الله عَلَيْهِ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ مَا بَالَهُ فَا أَوْلُو كَانَ عَالَى الله عَلَيْهِ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ مَا بَالَهُ وَلَا يَعْمَلُونَ عَلَى الله عَلَيْهِ مَا الله وَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَ

e-learning

- الجهل، وهو حالة من الظلام تحول بين الإنسان وبين رؤية الحقيقة كما هي، وتجعله يَلِج في الباطل ويعرض عن الحقيقة بسبب أن الدعوة لم تصله أو أنه تلقاها محرفة ومشوهة ومحاطة بالشبهات .

## أثار الكفر في الدنيا والأخرة

وضح القرآن الكريم الصور البائسة للكفار في الدنيا والآخرة، والخسران الذي يحل بهم، ومن ذلك ما يأتى:

## ا - التخبط والضياع في الدنيا:

#### ۲-الإفساد في الأرض:

الكافر الذي لا يعرف الغاية من وجوده يقدم على أعمال من شأنها الإفساد في الأرض بدعوى أنه يصلح لأنه بعيد عن منهج الله الذي وضعه لعباده والذي من خلاله الأرض بدعوى أنه يصلح لأنه بعيد عن منهج الله الذي وضعه لعباده والذي من خلاله يعرف الإنسان الصواب من الخطأ، والفاسد من الصالح، والقرآن الكريم يؤكد في أكثرمن آية أن طبيعة الكفار هي نقض العهود والمواثيق، والإفساد في الأرض وإهلاك الحرث والنسل، قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهَد ٱللّهِ مِنْ بَعَدِمِيثَ قِهِ وَيَقَطَعُونَ مَا أَمَر اللّهُ بِهِ اللّهُ بِهِ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

#### ٣– ضنك العيش:

وقال تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدُى وَشِفَآ أَمُّ وَٱلَّذِينَ لَا يُوَّهِ نُورَى فِي عَاذَاذِهِمْ وَقُرُّ وَهُوَ عَلَيْهِ مَعَمَّىً ﴾ [فصات: ٤٤].

#### Σ- سوء العاقبة :

يلاقي الكافر سوء الخاتمة من لحظة انتقاله من دار الفناء إلى دار الجزاء، أي من لحظات انتزاع روحه عند الموت، قال تعالى: ﴿ وَلَوْتَرَى ٓ إِذْ يَتَوَفَّى ٱلدِّينَ كَهُرُو ٱلْمَلَتَهِ كَهُ يَصَّمَرِ وَكُو مُهُمْ وَأَنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ مَا اللّهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وهذه مقدمة لما ينتظره في الآخرة من العذاب والهوان، قال تعالى: ﴿ وَيَعَشُرُهُمْ يَوْمَ الْقِيدَ مَا وَهُمُ مَا وَالْهُمُ مَا وَالْمُ وَالْمُ مَا وَالْمُ مَا وَالْمُ مَا وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ مَا وَالْمُ مَا وَالْمُ مَا وَالْمُ مَا وَالْمُ وَالْمُ مَا وَالْمُ مَا وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ مَا وَالْمُ مُعَلِّمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالِمُ وَالْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالْمُولِمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُوالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ والْمُلْمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ مُعْلِمُ وَالْمُولُولُومُ مُل

نعوذ بالله من سوء العاقبة ونسأله حسن الخاتمة والنجاة من النار.



للكفر أضرار كثيرة غير التي وردت في الدرس ابحث عنها وسجلها في كراستك مستعيناً في ذلك بالمعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، ثم اعرض ذلك على معلمك.

#### التقويحم

- ١ وضح مفهوم الكفر بالله تعالى.
  - ٢ عدد آثار الكفر.
  - ٣ دلل على القضايا الآتية:
- أ جحود كفار قريش بالرغم من معرفتهم بصدق رسول الله ﷺ.
  - ب-كفر اليهود برسالة محمد المن بسبب حسدهم.
- ج- من دوافع الكفر بالله تعالى العصبية للآباء والأجداد والقبيلة.
  - ٤ ما دلالة الآيات الآتية:
- أ) قال تعالى: ﴿ وَلُوْتَرَى إِذِ الظَّلِمُونَ فِي غَمَرَتِ الْمُوتِ وَالْمَلَثِيكَةُ بَاسِطُواْ أَيَدِيهِمْ أَنْ فَي عَلَى اللَّهِ وَ إِمَا كُنتُمْ تَعَوُلُونَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَيْرَا لُهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَعَوُلُونَ عَلَى اللَّهِ عَنْرَا لُهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَعَوُلُونَ عَلَى اللَّهِ عَنْرَا لُهُونِ بِمَا كُنتُم تَعَوُلُونَ عَلَى اللَّهِ عَنْرَا لُهُونِ بِمَا كُنتُم تَعَولُونَ عَلَى اللَّهِ عَنْرَا لُهُونِ بِمَا كُنتُم تَعَولُونَ عَلَى اللَّهِ عَنْرَا لُهُونِ بِمَا كُنتُم تَعَولُونَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْ الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُ عَلَيْكُولُولُولُ الْمُنْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُ عَلَيْكُولُ عَلَى الْمُنْ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللْمُعَلِّقُ الْمُعَلِي الْمُعَلِّقُولُ الْعَلَمُ عَلَيْكُولُولُ عَلَى الْمُعَلِي عَلَيْكُولُولُ اللْمُعَلِي الْمُعَلِّقُ الْمُؤْلِقُ الْمُعَلِيْ
- ب) قال تعالى: ﴿ أَرْءَ يَتَ مَنِ أَتَّخَذَ إِلَّا هَا أُوهُ وَلِنَّهُ أَفَأَنْتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴾ [الفرقان: ٢٤].
- ج) قال تعالى: ﴿ وَدَّكَثِيرُ مِنْ الْهَلِ ٱلْكِنْبِ لَوْيَرُدُّونَكُم مِنْ بَعَدِإِيمَنِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِنْ عِندِ أَنفُسِهِ مِنْ بَعَدِ مَا لَبَيِّنَ لَهُمُ ٱلْحَقُّ ﴾ [البقرة: ١٠٩].

#### الأهداف

#### يتوقع من الطالب بعد الانتهاء من الدرس أن:

- ١ يبين معنى النفاق.
- ٢ يشرح صفات المنافقين.
- ٣ يوضح سلوك المنافقين.
- ٤ يبين أثر النفاق في حياة الناس.
  - ٥ يبغض النفاق والمنافقين.

# معنى النفاق

النفاق هو: أن يظهر الإنسان الإسلام ويبطن الكفر. قال تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ عَامَنَا إِلَّهَ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا وَاللَّهَ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا اللَّهَ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا اللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهُ وَمَا يَشْعُرُونَ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ فَي يُحَدِعُونَ اللَّهُ عَلَى الله وهو غير مؤمن به، أَنفُسَهُم وَمَا يَشْعُرُونَ وَإِن الله منهم، بينما هو في الحقيقة يكيد لهم، ويتعاون مع أعدائهم.

## مظاهر النفاق وأخطاره

للنفاق أضرار كثيرة على الفرد والمجتمع، وقد حذر القرآن الكريم والسنة النبوية من النفاق والمنافقين، وأبرز لنا بوضوح الخاطر العظيمة المترتبة على ذلك، وكشف لنا الرسول على بعض السمات التي يعرف بها المنافقون فقال: (أربع من كن فيه كان منافقاً خالصًا: إذا أؤتمن خان، وإذا حدث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فجر)(١).

وبين القرآن الكريم جانبا من صفات المنافقين وأفعالهم التي تهدد الفرد والمجتمع، وفيما يلي تفصيل لذلك:

١ - خيانة الأمانة: وهي مظهر من مظاهر المنافق، فإذا أُوكِل إلى المنافق حفظ سر، أو مال، أو نفس، أو عرض، أو علم، أو قضاء، أو شهادة، أو مصلحة عامة أو خاصة، فرط فيها وعبث بها، وتصرف خلاف ما يجب أن يكون.

١- صحيح البخاري: كتاب الإيمان باب علامة المنافق.



- ٢ ـ الكذب : وهو تصوير الواقع على غير حقيقته، ونشر الباطل، وتضليل الناس، والتحريض على الفساد، والتشويش على الأبرياء المخلصين. فالمنافق لا يستقيم على قول، ولا يثبت على كلام، فهو يتحرى الكذب وبحرص عليه حتى يكتب عند الله كذابا، وقد وصف الله تعالى الكذاب بأنه غير مؤمن، قال تعالى: ﴿ إِنَّ مَا يَفْتَرِى ٱلْكَذِبَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِعَايِكَ اللَّهِ ﴾ [النحل: ١٠٥]
- ٣-الفجور عند الخصومة: فالمنافق عندما يختلف مع غيره لا يراعي حرمة لخصمه، فيتمادى عليه بالباطل ويفتعل الأباطيل، و يقلب الحقائق، لأنه لا يعرف الاستقامة في السلوك، وقد جاء عن رسول الله على في ذلك: ( إِن أبغض الرجال إلى الله الألدُّ الحَصمُ).
- الغسدر: وهو خلق ذميم يدل على فساد قلب صاحبه وخبثه، وهو صفة ملازمة للمنافق فهو يتخذ العهود حيلة يتستر خلفها ثم ينقض على معاهده حينما يرى البوقت مناسبا. وقد استمرء المنافقون هذا السلوك المنحرف حتى صاروا يمارسونه مع الله عز وجل، وهو الذي لا يخفى عليه شيء ، فقال تعالى عنهم: ﴿ يُخَدِعُونَ اللّهَ وَالّذِينَ ءَامَنُواْ وَمَا يَخَدَعُونَ إِلّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشُعُهُنَ وَلَا البقرة]
   الإفساد في الأرض: ويكون بالسعي إلى هدم شريعة الله، والتشكيك فيما جاء به النبي على والصد عن سبيل الله والكفر به، والسعي إلى إفساد العلاقة بين الناس وتخريب مصالحهم بزعهم إصلاحها وغير ذلك، قال تعالى:
- 7-الإعسراض عن حكم الله: فقد وصف الله حالهم في ذلك بقوله: هُوَالَمُ مَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبَلِكَ يُرِيدُونَ أَنْهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبَلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَى الطَّغُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَن يَكُفُرُوا بِهِ ءويُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمَ ضَلَالًا بَعِيدًا النَّ وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ تَعَالُوا إِلَى مَا أَن زَلَ اللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ عَلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا إِنَ النساء).

﴿ وَإِذَاقِيلَلَّهُمْ لَانُفْسِدُواْفِي ٱلْأَرْضِ قَالُوٓ أَإِنَّمَا نَحْنُ مُصَلِحُونَ ١ ﴿ اللَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ

وَلَكِن لَّا يَشْعُرُونَ ١

٧- اتخاذ الكافرين أولياء من دون المؤمنين والتعاون مع الكافرين، وحرصهم على نصرتهم، واتخاذهم أولياء من دون المؤمنين، والتزلف إلى الكافرين بهدف نيل الحظوة عندهم، وهذا مما يؤكد حقيقتهم وخبث طَوِيَّتهم وحرصهم على النيل من المسلمين، وهذا ما أكده القرآن الكريم، وجعله موجبا لاستحقاقهم سخط الله تعالى وغضبه في الدنيا والآخرة فقال تعالى: ﴿ بَشِراً لَمُتَفِقِينَ بِأَنَّ هَمُمُ عَدَابًا أَلِيمًا إِنَّ الْمَتَخُونَ عَذَابًا أَلِيمًا إِنَّ الْعَرَةَ لِلَهِ جَمِيعًا إِنَّ اللهِ النساء].

م-إشاعة المنكر ومقاومة المعروف: فترى المنافقين يسعون إلى نشر المنكرات والترويج لها بشتى الوسائل، والعمل على تشويه المعروف ومعارضة كل دعوة خير، وتشويه صور المصلحين، وفيهم يقول الله تعالى: ﴿ ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلْمُنَفِقَاتُ بَعَضُهُم وَتَشْوِيه صور المصلحين، وفيهم يقول الله تعالى: ﴿ ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلْمُنَفِقَاتُ بَعَضُهُم مَنْ الله وَتَعَالَى وَتَعَالَى الله وَتَعَالَى الله وَتَعَالَى الله وَتَعَالَى الله وَتَعَالَى الله وَتَعَالَى الله وَتَعْمَعُمُ وَتَعْرَاهُ وَتَعْمَعُمُ وَتَعْمِعُمُ وَتَعْمَعُمُ وَتَعْمَعُمُ وَتَعْمُونُ وَلَا الله وَتَعْمَعُمُ وَالْمُعْتَعْمُ وَالْمُعْتَعْمُ وَلْمُ وَتَعْمَعُمُ عَلَى النّفَاقُ وَالْمُنْ الله وَتَعْمَعُمُ وَعْمَالِهُ وَالْمُعْتَعْمُ وَالْمُعْتَعْمُ وَلِي وَتَعْمَعُمُ وَالْمُعْتَعْمُ وَالْمُعْتَعْمُ وَالْمُعْتَعْمُ وَالْمُعْتَعْمُ وَالْمُعْتَعْمُ وَلِي وَتَعْمُ وَلِي وَتَعْمُ وَلِي وَتَعْمُ وَلِي وَتَعْمُ وَلِي الله وَالْمُعْتَعْمُ وَلِي وَتَعْمُ وَلِي وَتَعْمُ وَالْمُعْتَعْمُ وَلِي وَتَعْمُ وَلِي وَتَعْمُ وَالْمُعْتَعْمُ وَلِي وَتَعْمُ وَلِي وَتُعْمُ وَلِي وَتَعْمُ وَلِي وَتُعْمُ وَلِي وَتُعْمُ وَلِي وَتَعْمُ وَلِي وَتُعْمُ وَلِي وَتُعْمُ وَلِي وَتُعْمُ وَلِي وَتُعْمُ وَالْمُوا وَلْمُوا وَلْمُ وَلِي وَتُعْمُ وَالْمُوا وَلْمُوا وَلْمُوا وَلْمُوا وَلْمُوا وَلْمُوا وَلْمُوا وَلْمُوا وَالْمُوا وَلْمُوا وَلْمُوا وَلْمُوا وَلْمُوا وَلْمُوا وَ

#### عاقية النافقين

لا يحصد المنافقون من نفاقهم إلا الخزي وسوء العاقبة، ففي الدنيا يكونون منبوذين، لا أحد يثق بهم ولا يركن إليهم، وفي الآخرة يقعون فيما توعدهم الله به من سوء العاقبة، جزاء لهم على كفرهم وعنادهم، وما أشاعوا في الأرض من فساد

وأحدثوا من فوضى، فقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْكَفِقِينَ فِي ٱلدَّرِكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ وَلَن تَجِدَدُلَهُمْ نَصِيرًا ﴿ إِنَّ ٱلمُنْكَفِقِينَ فِي ٱلدَّرِكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّادِ

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱغْلُظُ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَلَهُمْ جَهَنَّمُ وَبِثْسَ ٱلْمُصِيرُ عَنَي ﴾ [التحريم]

## التقويصم

١ \_ ما مفهوم النفاق؟

٢ ـ ما الأضرار التي تعود على الفرد والمجتمع بسبب النفاق؟

٣ - وضح مدلول الآيات الآتية:

أ ـ قـال تعالى : ﴿ وَإِذَاقِيلَكُهُمْ لَانُفْسِدُواْفِي ٱلْأَرْضِقَالُوٓ أَإِنَّمَا غَنُّ مُصْلِحُونَ ﴿ الْإِنَّهُمُ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكِنَ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ إِنَّ البقرة ]

ب ـ قال تعالى: ﴿ ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلْمُنَفِقَاتُ بَعَضُهُ مِ مِنْ بَعْضُ مُ مِنْ يَأْمُرُونَ بِالْمُنكِيرِ وَالْمُنكِيرِ الْمُنكِيرِ وَالْمُنكِيرِ الْمُنكِيرِ وَيَقْبِضُونَ اللَّهِ مَنْ الْمُنكِيرِ مَن الْمُنكِيرِ مَن الْمُنكِيرِ وَيَقْبِضُونَ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ فَنَسِيمُ مَّ إِنْ الْمُنكِيرِ فَي الْمُنكِيرِ وَيَقْبِضُونَ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ فَنَسِيمُ مَ إِن الْمُنكِيرِ وَيَقْبِضُونَ اللَّهُ فَنَسِيمُ مَ إِن الْمُنكِيرِ وَيَقْبِضُونَ اللَّهِ فَي اللَّهُ فَنَسِيمُ مَ إِن اللَّهُ فَنَسِيمُ مَ اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَنَسِيمُ مَ إِن اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللّلَهُ فَاللَّهُ فَاللَّالَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا لَا اللّهُ فَاللّهُ لَلْلِلْمُ لَلْلللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ

٥ - ما الوسائل التي تراها مناسبة للقضاء على ظاهرة النفاق؟



## الإعجاز العلمى للقرآن الكريم

#### الدرس السابع

#### الأهداف

#### يتوقع من الطالب بعد الانتهاء من الدرس أن:

- ١ يبين مفهوم المعجزة.
- ٢ يوضح معنى الإعجاز العلمي للقرآن الكريم.
- ٣ يوضح أن الإعجاز العلمي في القرآن يعزز الإيمان بالله تعالى.
  - ٤ يعطى أمثلة على الإعجاز العلمي للقرآن الكريم.
    - ه يشرح أوجه الإعجاز العلمي للقرآن الكريم.
  - ٦ يربط بين الحقائق العلمية وما ورد في القرآن الكريم.

#### مفهوم العجرة

المعجزة هي: أمر خارق للعادة، مقرون بالتحدي ، سالم من المعارضة، يظهره الله على يد الرسول أو النبي تصديقاً له في دعواه بحيث يعجز البشر عن الإِتيان بمثلها

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه – كتاب فضائل القرآن – باب كيفية نزول الوحى وأو مانزل ، عن أبي هريرة رضى الله عنه .

ولكل رسول معجزة تناسب قومه ومدة رسالته، ولما كان الرسل قبل محمد بينه مثل: يبعثون إلى أقوامهم خاصة فقد أيدهم الله بمعجزات وكانت هذه المعجزات حسية مثل: عصا موسى عليه السلام، وإحياء الموتى بإذن الله على يد عيسى عليه السلام، وإحياء الموتى بإذن الله على يد عيسى عليه السلام، وتستمر هذه المعجزات الحسية محتفظة بقوة إقناعها في الزمن المحدد لرسالة كل رسول، فإذا ضل الناس عن دين الله بسبب بعدهم عن عهد النبوة بعث الله رسولاً آخر بالدين الذي يرضاه، وبمعجزة جديدة، وبينة مشاهدة، ولما ختم الله النبوة بمحمد بين الدي الناس إلى أن تقوم الساعة، وهي القرآن الكريم ولم تكن معجزة مادية كمعجزات غيره من الانبياء، لأنه بين بعث إلى قوم عرفوا بالفصاحة والبلاغة فجاءت المعجزه من جنس ما برع فيه العرب وهو الإعجاز البلاغي وجعلها الله معجزة خالده إلى قيام الساعة لأن رسول الله بين بعث إلى الناس كافة. قال تعالى: ﴿ وَقَالُواْلُولُلاَ أَنْزِلْكَ عَلَيْهِ عَالِكُ مِن رَبِّهِ عَلَيْكُ مِن رَبِّهِ عَلَيْكُ مِن الناس كافة. قال تعالى: ﴿ وَقَالُواْلُولُلاَ أَنْزِلْكَ عَلَيْهِ عَالَمُ الله وَلَا الله عنه العرب وهو أن الكريم ورباعة الأم في المخترعات العلمية ظهرت للقرآن معجزات جديدة مثلت فيما اصبح يعرف بالإعجاز العلمي.

#### معنى الإعجاز العلمي

الإعجاز العلمي للقرآن الكريم: هو إخبار القرآن الكريم، بحقيقة أثبتها العلم التجريبي، وثبت عدم إدراكها بالوسائل البشرية في زمن الرسول المنطقة .

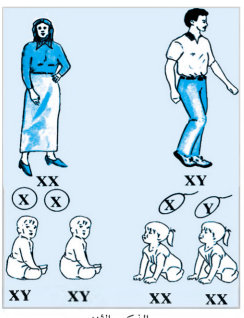
وهذا مما يظهر صدق الرسول محمد المنافق - فيما أخبر به عن ربه سبحانه ، قال تعالى:

﴿ سَنُرِيهِ مَ اَيْنِتِنَافِ ٱلْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِمِ مَحَقَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقَّ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَيِكَ أَنَّهُ, عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ شَهِيدُ ۞ ﴾ [فصلت]

#### الحقائق العلمية في القرآن الكريم

عرض القرآن الكريم سننًا كونية مختلفة في الإنسان والآفاق والحياة، وهي حقائق علمية لم يكن يعرفها أحد من البشر، وعندما تقدم العلم البشري كشف عن صدق





ما جاء به القرآن الكريم ومن تلك الحقائق ما يلي :

#### الذكورة والأنوثة

كان الناس يعتقدون أن السبب في التذكير يعود للرجل، وأن السبب في التأنيث يعود للمرأه، ثم كشف العلم الحديث أن السبب في الذكورة والأنوثة هو ماء الرجل الذي يحمل عنصري الذكورة والأنوثة، وأنه لاعلاقة للمرأة بتحديد جنس المولدد؛ فإذا كان الحيوان المنوي (الذي يلقح البويضة) يحمل خصائص

الذكر والأنثى

الذكورة كان المولود ذكراً بإذن الله، وإذا كان الحيوان يحمل خصائص الأنوثة كان مهيئاً ليكون أنثى بإذن الله.

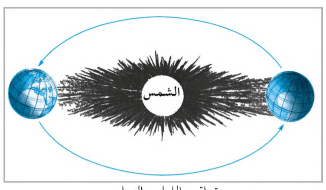
وقد أشار القرآن الكريم إلى أن الذكورة والأنوثة تتحدد بماء الرجل الذي يمنى ويكون من نطف كشيرة (هي الحيوانات المنوية) قال تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ خَلَقَ الزَّوْجَيْنِ الذَّكُووَ الْأَنْثَى فَيْ إِنَّا النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

والنطفة التي تمنى تكون في ماء الرجل كما تذكر الآية، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ يَكُ نُطَّفَةً مِن النَّالَةُ مَن اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّا اللَّا

وهذه الآية تحدد أن نوع الذكورة والأنوثة يتحدد في هذه النطفة التي تخرج من الرجل. فمن أخبر نبينا محمد بن عبد الله بيكي قبل أربعة عشر قرنا من الزمن بهذه الحقيقة العلمية، ولم تكن الوسائل العلمية في ذلك الزمن معروفة؟

#### تعاقب الليل والنهار

أثبتت الاكتشافات العلمية الحديثة أن الليل يحيط بالأرض من كل مكان وأن الجزء الذي يتكون فيه النهار هو الهواء الذي يحيط بالأرض ويمثل قشرة رقيقة تشبه الجلد. وإذا دارت الأرض سلخت حالة النهار الرقيقة التي كانت متكونة بسبب



تعاقب الليل والنهار

انعكاسات الضوء المنبعث من الشمس على الجزئيات الموجودة في الهواء مما يسبب ظهور النهار، في حدث بهذا الدوران سلخ النهار من الليل . والقرآن الكريم قد أشار إلى هذه

الحقيقة العلمية، قال تعالى: ﴿ وَ مَا لِيَدُّ لَهُمُ الَّيْلُ نَسَلَخُ مِنْهُ النَّهَ الْ فَإِذَاهُم مُظْلِمُونَ ﴿ وَالسَّمْسُ تَجَرِي لِمُسْمَةً هَرِّلَهُ كَأْ ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴿ فَهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ ال

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي مَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَآيَنَتِ لِأُولِي ٱلأَلْبَابِ ﴿ ﴾ ال عسالا ا

وإثبات سلخ النهار من الليل حقيقة علمية في غاية الدقة واحتاج البشر سنوات طوالاً حتى توصلوا إليها، ولكن القرآن قد أشار إلي ذلك في وقت كانت البشرية لا تعلم من هذه المعلومة شيئاً وقد علمها رسول الله قبل ذلك، مما يدل على أن هذا الكتاب من عند الله الخالق للكون والمبدع لحركته فسبحانه وتعالى الخبير لكل شئ فيحدث من عملية السلخ تعاقب الليل والنهار بحيث ينبثق ضوء النهار عن ظلمة الليل فإذا انسحب النهار من أي جزء من الأرض حل محله الظلام وهو ما أكدته آية أخرى قال تعالى: ﴿ وَهُو الّذِي جَعَلَ النّهار عَلَهُ النّهار وَلْهَ الله الله والنهار جاء في قوله تعالى: وفي إشارة إلى حقيقة علمية أخرى متعلقة بتعاقب الليل والنهار جاء في قوله تعالى: ﴿ لاَ الشَّهُ مَنْ الله الله الله والنهار جاء في قوله تعالى: ﴿ لاَ الشَّهُ مَنْ الله الله الله والنهار جاء في قوله تعالى: ﴿ لاَ الشَّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه الله الله والنهار جاء في قوله تعالى:

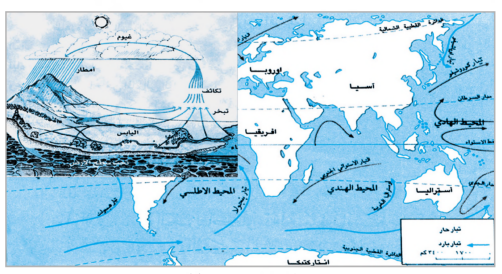
وقد اوضحت هذه الايات النهار لا يسبق الليل وال الليل لا يسبق النهار وانهما يجريان معاً في تتابع على شكل دائري حتى يحدث الليل والنهار وهذا يحدث نتيجة دوران الأرض حول محورها خلال أربع وعشرين ساعة على وجه التقريب، وهذا ما يدعو إلى التأمل والتفكر في هذا الكون العجيب ويؤكد قدرة الخالق المبدع العظيم.

ويظهر لنا بجلاء أن هذا القرآن وحي من عند الله تعالى علمه حبيبه ومصطفاه محمد ﷺ.



#### الرياح وإثارة السحب

عرف علماء الأرصاد أن الرياح تثير السحب المتكونة من بخار الماء المتصاعد من البحار، وعرفوا أن الرياح تحمل معها أجزاء صغيرة من ذرات التراب والغبار، فَتُلَقِّحُ بهذا الغبار السحب المتكونة من بخار الماء حيث يتجمع بخار الماء حول هذه الجزيئات الدقيقة التي ألقيت فيه ، فتتكون أغلفة مائية تنمو وتنمو مكونة قطرات ثقيلة وقد توصل العلماء إلى هذه الحقائق العلمية في زمن متأخر، ولكن القرآن الكريم قد سبق هذا الكشف العلمي بأربعة عشر قرناً فقد ذكر القرآن السكريم استثارة السحب بواسطة الرياح في قوله تعالى: ﴿ اللّهُ الّذِي يُرُسِلُ الرّيكَ فَنُثِيرُ سَحَابًا فَيَسُطُهُ فِي السّمَآءِ كُنِفَ يَشَآءُ وَيَجُعَلُهُ وكسفًا فَرَبُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الل



حركة الرياح + دورة المطر

كما ذكر تلقيح الرياح لبخار الماء الذي يؤدي إلى تَكُونُ السحب الثقال ونزول المطرفي قوله تعالى: ﴿وَأَرْسَلْنَا ٱلرِّيْحَ لَوَقِحَ فَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَسَقَيْنَكُمُوهُ وَمَا ٱلْتُمْلَهُ, قوله تعالى: ﴿وَأَرْسَلْنَا ٱلرِّيْحَ لَوَقِحَ فَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَسَقَيْنَكُمُوهُ وَمَا ٱلْتُمْ لَهُ, فَعَنْ السحب بِخَنزِيْنِ فَنْ ﴾ [الحجر] وذكر القرآن الكريم \_أيضاً - أنَّ الرياح تستثير السحب وتحملها إلى أعلى، قال تعالى: ﴿وَهُو ٱلَّذِي يُرْسِلُ ٱلرِّيْكَ بُشُرًا بَيِّنَ يَدَى رَحْمَتِهِ وَحَملها إلى أعلى، قال تعالى: ﴿وَهُو ٱلَّذِي يُرْسِلُ ٱلرِّيْكَ بُشُرًا بَيِّنَ يَدَى رَحْمَتِهِ وَالْعَرْفِي اللهُ اللهُ قَنْهُ لِبَلَدِمَيْتِ ﴾ [الأعراف: ٥٠]، وَمعنى (أقلّت) أي

حملت، من أقَلَّ الشيء إذا حمله ورفعه، فمن أخبر نبينا محمداً عَلَيْهُ بهذه الحقيقة التي تحتاج إلى إجراء أبحاث علمية بواسطة أجهزة علمية دقيقة لم تكن موجودة في تلك العصور، وإنما وجدت حديثا. إنه الله سبحانه وتعالى العليم، القدير، الخبير.

#### الجبال أوتاد الأرض

يُعرِّف علماء الجغرافيا والجيولوجيا الجبل بأنه: كتلة من الأرض تبرز فوق ما يحيط بها، وهو أعلى من التل، ثم إِن من ينظر إِلى الجبال على سطح الأرض لا يرى لها شكلاً يشبه الوتد أو المرساة، وإنما يراها كتلاً بارزة ترتفع فوق سطح الأرض، كما عرِّفَها الجغرافيون والجيولوجيون. ولا يمكن لأحد أن يعرف شكلها الوتدي، أو الذي يشبه المرساة إلا إِذا عرف جزءها الغائر في الصهير البركاني في منطقة الوشاح، وكان من المستحيل لأحد من البشر أن يتصور شيئاً من ذلك حتى ظهرت نظرية (سيرجورج ايري عام ١٨٥٥م) التي يقول فيها «أن القشرة الأرضية لا تمثل أساساً مناسباً للجبال التي تعلوها، وافترض أن القشرة الأرضية وما عليها من جبال لا تمثل إلا جزءاً طافياً على بحر من الصخور الكثيفة المرنة وبالتالي فلا بدأن يكون للجبال جذوراً ممتدة داخل تلك المنطقة العالية الكثافة لضمان ثباتها واستقرارها.

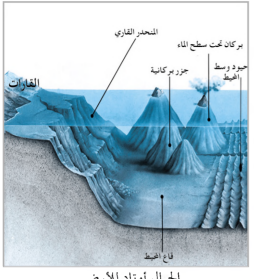
ولقد وصف القرآن الجبال شكلاً ووظيفة، فقال تعالى: ﴿ أَلَوْجُعُلِلْلاَّرْضَ مِهَادًا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

﴿ وَجَعَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوَاسِي أَن تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا شُبُلًا لَّعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ [الانبياء: ٣١]

وتعتبر الجبال أوتاداً بالنسبة لسطح الأرض، فكما يختفي معظم الوتد في الأرض لتثبيت الخيام المنصوبة عليها ، كذلك يختفي معظم الجبل في الأرض لتثبيت قشرة الأرض.

فمن أخبر محمداً بيكي بهذه الحقيقة الغائبة في باطن القشرة الأرضية وما تحتها على أعماق بعيدة تصل إلى عشرات الكيلومترات قبل معرفة الناس لها بثلاثة عشر قرناً ؟ ومن أخبر محمداً بيكي بوظيفة الجبال ، وأنها تقوم بعمل الأوتاد والمراسي، وهي الحقيقة التي لم يعرفها الإنسان إلا بعد عام ١٩٦٠م؟ وهل شهد الرسول بيكي خلق الأرض وهي تميد؟ وتكوين الجبال البركانية عن طريق الالتقاء في باطن الأرض





الجبال أوتاد للأرض

وإعادتها عليها لتستقر الأرض ؟ ألا يكفى ذلك دليلاً على أن هذا العلم وحى أنزله الله على رسوله النبي الأمي وفي العصر الذي كانت تغلب عليه الخرافة والجهل ؟ إنها البيِّنة العلمية الشاهدة بأن مصدر هذا القرآن هو خالق الأرض والجبال ، وعالم أسرار السموات والأرض القائل:

## ﴿ قُلْ أَنزَلُهُ ٱلَّذِي يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ فِٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَفُورًا رَّحِيمًا ١٠ ١ الفرقان ١٠

وهو سبق علمي يدلنا على أن القرآن كما تحدى أرباب الفصاحة والبلاغة يتحدى أيضاً أرباب العلوم في هذا العصر فهو معجزة أبدية خالدة.

#### الأمواج و الظلمات في البحار العميقة

كان الناس جميعاً إلى ما قبل عام ١٩٠٠م لا يعْرفُون إلا موجاً واحداً في البحار وهو ذلك الموج المشاهدعلي سطح البحر، حتى جاء البحارة الاسكندنافيون ليكشفوا حقيقة كانت غائبة وغير معروفة ، مخبوءة في أعماق البحار ، تلك الحقيقة هي أنه يوجد في أعماق البحار نوع آخر من الأمواج وأنها تقذف بالغائصين فيه كما يَقذَفُ الأمواج السطحية بالسباحين. وقد تمكن الباحثون حديثاً من تصوير الموج الداخلي بالأقمار الاصطناعية ومما عرف في العالم الحديث أن الأمواج تحجب أشعة الشمس من النفاذ إلى أعماق الماء ، حيث تنكسر هذه الأشعة وترتد ، فأمواج البحر السطحية تحجب قدراً كبيراً من أشعة الشمس الساقطة عليها وتقوم الأمواج الداخلية بحجب ورد ماتبقى من هذه الأشعة فتنشأ عن ذلك ظلمة شديدة.



الأسماك في أعماق البحار

إِن هذه الكشوفات العلمية الحديثة قد أعلن عنها القرآن الكريم قبل أربعة عشر قرناً ، وعلمها رسول الله عَيْشَا قبل حدوث هذه الأكتشافات، فقال سبحانه:

﴿ أَوْ كَظُلُمُ مَنِ فِي بَعْرِلُجِي يَغْشَلُهُ مَوْجُ مِّن فَوْقِهِ - مَوْجُ مِّن فَوْقِهِ - سَعَابُ ظُلُمَتُ ابَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضِ إِذَا أَخْرَجَ يَسَدُولَوْ يَكَدُيرَ هَا تَوْنَ لَرُ يَجْعَلِ اللّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ﴿ إِنَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا

فتأمَّل كيف تنص هذه الآية على هذه الحقيقة، وكيف تؤكد على أنها طبقات بعضها فوق بعض، وهذه

الظلمات هي نتيجة للآتي:

- ١ السحاب الذي يحجب كثيرا من الأشعة فلا يسمح لها بالنفاذ إلى أسفل.
  - ٢ عمق الماء الذي هو (بحرلجي).
  - ٣ الموج السطحي الذي يعكس الأشعة فلا يسمح لها بالنفاذ إلى أسفل.
- ٤ الموج الداخلي الذي يعكس ما تبقى من الأشعة فلا يسمح لها بالنفاذ إلى أسفل.
   فهي ظلمات بعضها فوق بعض ، وأسبابها المنشئة لها بعضها فوق ببعض.

فمن علم محمداً على هذه الحقائق العلمية التي لم تعرفها البشرية إلا في زمن متأخر؟ إنه الله العليم الخبير الحكيم. وهذه الحركة الداخلية لمياه البحار والمحيطات لها منافع عظيمة إذ تحول دون تأسن مياه البحار من ناحية وتحدث حالة من حالات التوازن في الكرة الأرضية بحيث لاتحصل إنحدارات للماء مع حركة دوران الكرة الأرضية وفوق كل ذي علم عليم ولنقف أمام هذه الظواهر مكبرين ومسبحين.



هناك صور أخرى للسبق العلمي اكتبها في دفترك واعرضها على أستاذك.

#### التقويــم

- ١ القرآن الكريم كتاب هداية، وضح ذلك.
  - ٢ بيِّنْ مفهوم المعجزة .
- ٣ بيِّنْ معنى الإعجاز العلمي في القرآن الكريم.
- ٤ للإعجاز العلمي صور كثيرة. اذكرْ بعضاً منها.
  - ٥ وضح مدلول الآيات الآتية:
    - أ قال تعالى :

﴿ سَنُرِيهِ مَ ءَايَنِتَنَافِ ٱلْآفَاقِ وَفِيٓ أَنفُسِمِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحُقُ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَيِّكَ أَنَّهُ, عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَمِيدُ ۞ ﴾ [فصلت]

- ب قال تعالى : ﴿ أَلُو يَكُ نُطْفَةً مِّن مِّنِيِّ يُمْنَى الْآلِكُ ﴾ [القيامة]
  - ج ـ قال تعالى:

﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى يُرْسِلُ ٱلرِّيكَ فَنُثِيرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُ فِي ٱلسَّمَآءِ كَيْفَ يَشَآءُ ﴾ [الدوم ٤٨]

د - قال تعالى: ﴿ وَءَايَدُ لَهُمُ الَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَاهُم مُظْلِمُونَ ﴿ وَالشَّمْسُ

تَحْرِي لِمُسْدَقَرِّلُهَ كَأَ ذَلِكَ نَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيدِ 🚳 ﴾ ل يس ا

- ٦- بيِّن مفهوم تعاقب الليل والنهار. على ضوء ما درست من خلال هذه الآية:
   قال تعالى:
- ﴿ وَهُو الَّذِي جَعَلَ الَّيْلَ وَالنَّهَ ارْخِلْفَةً لِّمَنْ أَرَادَ أَن يَذَّكَّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا ١٠٠٠ ﴾ [الفرقان]
  - ٧- ما الاكتشافات العلمية التي أثبتها العلماء حول الذكورة والأنوثة؟
  - ٨ وضح المقصود بالوتد، في ضوء قوله تعالى: ﴿ وَٱلْجِبَالَ أُوْتَادًا ﴿ ﴾ [النبأ]
  - 9 من خلل ما ورد في الدرس ، اشرح قوله تعالسي : ﴿ أَوْكُظُلُمُنْ مِعْ مِعْ مِنْ فَوْقِهِ مَوْجٌ مِن فَوْقِهِ مِسَابٌ ظُلُمَتُ بَعْضَهَا
    - فُوْقَ بَعْضٍ إِذَآ أَخْرَجَ يَكُدُولُوْ يَكُدُيرُنُهُا ۗ ﴾ السري

#### الدرس الثامن

## التفكر في خلق الإنسان

#### الأهداف

#### يتوقع من الطالب بعد الانتهاء من الدرس أن:

- ١ يبين أطوار خلق الجنين.
- ٢ يبين حكمة الله وعلمه بحاجة الإنسان إلى العظام.
- ٣ يدرك الحكمة من وجود المفاصل في الهيكل العظمي للإنسان.
  - ٤ يبين وظيفة العضلات في جسم الإنسان.
  - ٥ يبين دقة صنع الله تعالى للجهاز الهضمي للإنسان
  - تبين إحاطة علم الله بحاجة الإنسان للأجهزة المختلفة .
  - ٧ يستشعر عظمة الله سبحانه وتعالى في خلق الإنسان.

أمرنا الله سبحانه وتعالى بالنظر والتفكر في أنفسنا، قال تعالى: 
﴿ وَقَ أَنفُسِكُمْ أَفَلا تَبْصِرُونَ لِنَ ﴾ [الذاريات] ، ذلك أن النظر والتدبر في خلق الإنسان وما أودع الله فيه من أسرار عظيمة، يجعلنا ندرك عظمة الخالق سبحانه وتعالى، ونستشعر بجليل نعمه وآلائه علينا، فيعترف القلب بفضل الله، ويلهج اللسان بالحمد والثناء عليه في كل وقت وفي كل حين.

#### أصل ذلق الإنسان

#### ما أصل الإنسان؟ ومم خلق ؟ وما مراحل خلقه وتكوينه؟

أخبرنا الله تعالى في القرآن الكريم أن آدم عليه السلام هو أول مخلوق بشر ومنه خلق الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلنَّاسُ خلق الله تعالى زوجته حواء ومن نسلهما كان البشر جميعاً، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلنَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقًا كُم مِن نَفْسِ وَبِعِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَها وَبَثَ مِنْهُما رِجَالًا كَثِيرًا وَنَسَآءً وَاتَّقُوا ٱللَّهَ ٱلْذِى تَسَاءً أَوْنَ بِهِ وَٱلْأَرْبَ مَا مَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا اللَّهِ النساء]. وأخبرنا سبحانه وتعالى أنه خلق آدم من طين شم سواه سبحانه وتعالى بيده، فصار إنساناً في أحسن صورة وأكمل تقويم ونفخ فيه من روحه وأسجد له ملائكته تشريفاً له،



#### قال تعالى:

﴿ إِذْقَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِيكَةِ إِنِّ خَلِقً الشَّرَامِنِ طِينِ الْهُ فَإِذَا سَوَّيْتُهُوُونَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوجِ فَفَعُوا لَمُ سَحِدِينَ اللهُ ﴿ [ص]،

وقال بين إن الله تعالى خلق أدم من قبضة قبضها من جميع الأرض، فجاء بنو أدم على قدر الأرض، جاء منهم الأحمر، والأبيض، والأسود، وبين ذلك، والسهل، والحزن والخبيث والطيب» (١). وجعل الله تناسل البشر بعد ذلك عن طريق التقاء ماء الرجل بماء المرأة في رحم المرأة، حيث يُكون الله تعالى من هذه النطفة



السلالات البشرية

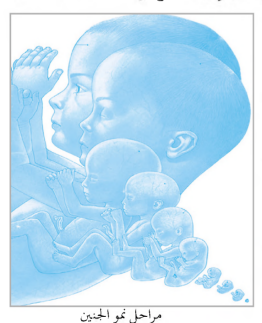
جنينا يتقلب في مراحل النمو وأطوار التَّخَلُق حتى يكتمل إنسانا سويا.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَكَ مِن سُلَالَةٍ مِن طِينِ إِنَّ أُمَّ جَعَلْنَهُ نُطُفَةً فِ قَرَارِمَ كِينِ إِنَّ ثُرَّ خَلَقَنَا اللَّهُ عَلَيْهُ فَكُلَّهُ فَكُلُهُ عَلَيْهُ لَكُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَقًا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَقًا اللّهُ عَلَقًا اللَّهُ عَلَقًا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَقًا اللّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَقًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَقًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّ

ءَاخَرُفَتَبَارَكَ أَللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَيْلِقِينَ ﴿ اللَّهُ مَا وَالمُؤْمِنُونَ ]

وقال صلى الله عليه وسلم «إن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه أربعين يوماً نطفة ثم يكون علقة مثل ذلك، يكون مضغة مثل ذلك، ثم يرسل إليه الملك، فينفخ فيه الروح» (٢).

هذا هو الجنين وهذه هي أطوار حياته إحكام ما بعده إحكام وعناية ما بعدها عناية، حيث كفل الله له الحياة ووضع له سياجاً منيعاً في بطن أمه



١ - سنن أبي داود - كتاب السنة - باب في القدر ،عن أبي موسى الأشعري رضى الله عنه.

٢ - البخاري - كتاب بدء الخلق ، عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه .

ليضمن له السكن المريح لحياة آمنه من كل طارئ داخلي أو خارجي فسبحان الله الخالق الحكيم الحافظ لعباده. فتأمل أخي الطالب قدرة الله وعظيم صنعه في نفسك، لترى آيات الله تتجلى في كل شيء فيك سواء في خلقك وتصويرك، أم في صنع أعضاء جسمك وأجهزته المختلفة، فتبارك الله أحسن الخالقين.

#### الأجمزة في جسم الإنسان

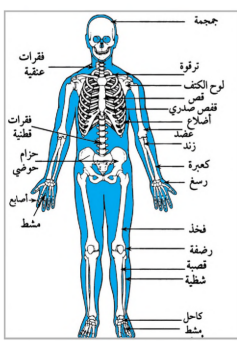
خلق الله في جسم الإنسان أجهزة تعينه على البقاء في هذه الحياة ، والقيام بواجباتها وفق شرع الله وهديه ، وإن في دقة تكوين هذه الأجهزة ، وتوافقها الرائع مع الوظائف التي تقوم بها لآيات بينات على عظمة الخالق سبحانه وتعالى وبديع صنعه وقدرته ورحمته ، فتأمل مثلا مايأتى :

#### أ \_ العظام في الجسم

للعظام في جسم الإنسان فوائد جمة ومنافع كبيرة، فالله سبحانه وتعالى خلق

هذه العظام لكي تعطي الجسم شكله وقوامه الإنساني، فهي بالنسبة للإنسان كالأعمدة التي يقوم عليها البناء، ولولا تلك العظام لأصبح الإنسان قطعاً من اللحم المتراكم لا يستطيع الحركة.

ويتكون الهيكل العظمي لجسم الإنسان من ٢٠٦ عظمات، لكل عظمة وظيفة محددة تؤديها، فمنها ما يحافظ على قوام الإنسان، ومنها ما يشكل سياجاً منيعاً لحفظ أهم الأجهزة في الإنسان مثل: المخ، والقلب، والعينين، ومنها ما يشكل الأدوات التي يتحرك بها الإنسان ويقضي بها حاجته مثل: الرجلين واليدين، وغيرها من الوظائف الواضحة.



الهيكل العظمي في جسم الإنسان



ولاختلاف الوظائف اقتضى أن تتنوع أشكال العظام وتراكيبها؛ لكي يؤدي كل واحد منها وظيفته وعمله وحركته كما قُدِّر له، وهذا كله يشهد أن الذي أنشأ هذه العظام وكونها وركبها هو الله الذي يعلم وظيفة كل منها وفائدته والتكوين الذي يناسب تلك الوظيفة والدور الذي تقوم به كل عظمة، لأن هذا التكوين وهذا الخلق قد تم ونحن لا نزال أجنة في بطون أمهاتنا حيث لم نكن في حاجة إليها ، فسبحان الله من صانع حكيم عليم بما كان وما سيكون.

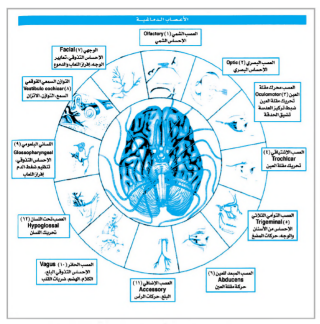
#### ب \_ المفاصل و العضلات

لكي يستطيع الإنسان تحريك أجزاء جسمه، لا بد من وجود مفاصل بين العظام، ولو أن الله تعالى جعل الهيكل العظمي قطعة واحدة من العظام لا مفصل فيها ، لما استطاع الإنسان أن يقوم بحركة واحدة ، فتتعطل صلاحيته للحياة على الأرض، ولما تمكن من أن يقوم من مكانه ، ولعجز حتى عن تحريك إصبع من أصابعه ، ولأصبح حال الإنسان



كحال قطعة من الحديد، لكن الخالق جلّت حكمته قد فصلً جسم الإنسان وزوده بمفاصل أُعدت بإتقان بديع حيث تنتهي كل عظمة بمفصل يتوافق مع تركيب العظمة المتصلة بها ، وبما يلائم الحركة المطلوبة في هذا الموضع من الجسم.

ومن حكمة الله سبحانه وتعالى أن جعل هذه المفاصل ملساء وزودها بماء لزج يشبه الشحم لتسهيل الحركة ومنع العظام من الاحتكاك ببعضها وحمايتها من التآكل . ولكي يتمكن الإنسان من تحريك أجزاء جسمه المختلفة فلا بد من وجود عضلات تمتاز بالمتانة والقوة من ناحية والمرونة من ناحية ثانية ، لذا خلق الله العضلات في جسم الإنسان وجعلها قابلة للانقباض



المخ ومواقع إصدار الأوامر في المخ لأجزاء الإنسان

والانبساط فإذا انقبضت العضلات قصرت المسافة بين أطرافها فتحركت العظام المرتبطة بتلك الأطراف وإذا انبسطت و ارتخت العضلات تعود العظام إلى مكانها الذي تحركت منه بانقباض عضلة أخرى ، ولو كانت العضلات جميعاً مشدودة وغير مرنة لتعطلت حركة الجسم المؤنسان لمناف المنطلات لجسم الإنسان لمناف العضلات لمناف ، لذلك لمناف عظمة من العظام أروَّد الله كل عظمة من العظام

الموجودة لدى الإنسان بما يناسبها من العضلات اللحمية.

إن تحريك هذه العضلات وتحريك أعضاء الجسم يتم بإرادة الإنسان بحسب حاجته وقدر حاجته ، فهي لاتتحرك إلا بناء على ما يصدر إليها من توجيهات وأوامر من المخ ؛ لذا خلق الله في جسم الإنسان جهازاً عصبياً يتصل بكل هذه العضلات فينقل إليها الأوامر الصادرة من المخ وينتقل إلى المخ كل البيانات والمعلومات الآتية من مركز الإحساس في الجسم ، مثل السمع والبصر وأحاسيس الجلد وغيرها ،فمن أوجد كل ذلك في جسم الإنسان والإنسان لا يزال جنينا في بطن أمه لا يعرف شيئا عن الحركة التي سيحتاج إليها في مستقبل أيامه على سطح الأرض؟

إِنه الله الحكيم الودود العليم الهادي اللطيف الخبير سبحانه.

#### ج ـ الجماز المضمى

يتكُون الجهاز الهضمي من أجزاء متعددة مثل (اللسان ، والأسنان ، والأمعاء والكبد، والخدة اللعابية ، والمعدة ، والمرارة ، والبنكرياس ، والأمعاء الدقيقة والأمعاء الغليظة ) وتعمل هذه الأجزاء متكاملة ومتآزرة لهضم الطعام الذي يتناوله الإنسان، وتحوله من مواده الأولية إلى غذاء نافع يتم امتصاصه ونقله بواسطة الدم إلى جميع



أجزاء الجسم فيأخذ الجسم حاجته ثم يتم التخلص من الفائض أو الذي لايفيد الجسم. فلولا هذا الجهاز لما استطاع الإنسان أن يعيش ولما استفاد من الطعام والشراب الذي بين يديه.

فسبحان الله الذي أودع في جسم الإنسان بعض أسراره التي حيرت العقول وأدهشت الألباب وكشفت عن بديع خلقه وكمال قدرته جل وعلا.

#### د\_ الجهار التنفسي

يحتاج جسم الإنسان – لكي يقوم بأنشطته الحيويه – إلى الأكسجين ، وهذا الأكسجين يتوفر في الهواء المحيط بالأنسان ، ولكنه مختلط ببعض الغازات والمواد التي لا يحتاج إليها الجسم بل قد تضره ، مثل ثاني أكسيد الكربون وذرات الغبار ، لذلك زود الله سبحانه وتعالى جسم الإنسان بجهاز يحقق له هذا المطلب الضروري ، وهو الجهاز التنفسي ،إذ يقوم هذا الجهاز بأخذ الهواء بواسطة فتحتي الأنف حيث تتم أولى عمليات التنقية للهواء بواسطة الشعيرات الكثيفة في الأنف ، ثم ينتقل الهواء عبرالقصبة الهوائية ليصل إلى الرئتين، وبواسطة الشعيرات الدموية المنتشرة داخل الرئتين يتم استخلاص الأكسجين وتزويد الدم به لكي يوصله إلى كافة خلايا الجسم،



الجهاز التنفسي

كما تقوم هذه الشعيرات بتنقية الدم من ثاني أكسيد الكربون والمواد الضارة والتخلص منها إلى خارج الجسم عبر الزفير، وتبدأ هذه العملية منذ اللحظات الأولى للولادة وتستمرحتى الوفاة بدون كلل أو ملل أو توقف و في كل مكان وفي كل حين سواء في حالة النوم أواليقظة. كما أن الجهاز التنفسي يقوم بعملية التدفئة للجسم أيام البرد الشديد، ويقوم التدفئة للجسم أيام البرد الشديد، ويقوم

بعملية التبريد أيام الحر الشديد كذلك ، فمن ألهَم هذا الجهاز ليقوم بعمله هذا ؟ ومن أحكم صنعه، وأتقن تركيبه والإنسان مازال جنيناً في بطن أمه؟

فسبحان الله الحكيم الذي خلق فسوى ، وقدر فهدى، فإذا علمنا هذا ازداد إيماننا بالله وثقتنا فيه وطاعتنا له باستخدام جميع هذه الأجهزة فيما خلقها الله من أجله وأن نحافظ عليها فلا ندخل عليها من المأكولات والمشروبات أو استعمالات تعود عليها بالتلف والهلاك وتعطيل أدائها لوظائفها الجليلة بالصورة الصحيحة .

- من خلال دراستك لجسم الإنسان وأجهزته المختلفة، تأمل في الجهاز البصري للإنسان ودون ما تستنتجه من دلالات قدره الله تعالى ونعمه عليك.

#### التقويهم

- ١ اذكر مراحل خلق الإنسان.
- ٢ للعظام فوائد كثيرة وضح هذه الفوائد في ضوء ما درست.
  - ٣ بين الحكمة من وجود المفاصل في جسم الإنسان.
    - ٤ وضح دلالة الآيات القرآنية الآتية:
- قال تعالى: ﴿ وَأَنظُرُ إِلَى الْعِظَامِ كَيْفَ نُنشِرُهَا ثُمَّ نَكُسُوهَا لَوْمَا أَ ﴾ [البقرة:٢٥٩].
  - وقال تعالى: ﴿ فَلِينَظُرِ ٱلْإِنسَكَنُ مِمَّ خُلِقَ ( أَنَّ الطارق ]
  - وضح فوائد الجهاز الهضمي والجهاز التنفسي للإنسان بالتفصيل.
    - ٦ اذكر السبب فيما يأتى:
    - مفاصل العظام ملساء.
    - فائدة وجود الماء اللزج بين المفاصل العظمية.
      - فائدة العضلات لجسم الإنسان.
    - ٧- بيِّنُ العلاقة بين كل من المخ والجهاز العصبي والعضلات والعظام.

### الإيمان بالملائكة

#### الأهداف

الدرس التاسع

## يتوقع من الطالب بعد الانتهاء من الدرس أن:

يتونع من الحالب بعد الريها و السلام. ١ - يبين حقيقة الملائكة عليهم السلام.

٢ - يوضح معنى الإيمان بالملائكة عليهم السلام.

٣ - يدلِّل على وجوب الإيمان بالملائكة.

٤ - يبين الحكمة من وجود الملائكة.

٥ - يشرح صفات الملائكة عليهم السلام.

٦ - يعدد أعمال الملائكة.

٧ - يوضح ثمار الإيمان بالملائكة.

#### حقيقة الملائكة عليهم السلام وصفاتهم

الملائكة عليهم السلام عالم من عوالم الغيب خلقهم الله من نور، لهم قدرة على التشكل بعدة أشكال بإذن الله تعالى، قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: «خلقت الملائكة من نور، وخُلق الجانُّ من مارج من نار، وخُلق آدم مما وصف لكم» (١).

فهم خلق مغاير لنوع الإنس والجن لايتناسلون ولا يتناكحون ولا يوصفون بذُكورة ولا بأنوثة، وهم عبادٌ أبرار أطهار، لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون، يسبحون الله في الليل والنهار لا يفترون.

ومن صفاتهم أيضاً أن لهم أجنحة يطيرون بها تتفاوت في أعدادها قال تعالى:

﴿ ٱلْمَمْدُيلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَتِ كَةِ رُسُلًا أُولِيَ أَجْنِ حَةِ مَّثَىٰ وَثُلَثَ وَرُبَعَ يَزِيدُ فِي ٱلْخَلَقِ مَا يَشَاءً إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ ﴾ [فاطر] .

#### حكم الإيمان بالملائكة عليهم السلام

الإيمان بالملائكة: ركن من أركان الإيمان، لا يتم إيمان المسلم إلا به، قال تعالى:

﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللّهِ وَمَلَتَهِ كَذِيهِ وَكُنُبُهِ وَرُسُلِهِ ﴾

١ - صحيح مسلم - كتاب الزهد والرقاق - باب في أحاديث متفرقة ،عن عائشة رضي الله عنها.

وقال بَيْكَ : «الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشره»(١):

والإيمان بالملائكة هو: الاعتقاد الجازم بوجودهم، وبما ورد في حقهم من صفات وبما يقومون به من أعمال، وأنهم خلق من خلق الله سبحانه وتعالى، ومن جحد وجودهم فقد جحد بركن من أركان الإيمان، وجحود ركن من أركان الإيمان يعني جحود الإيمان كله. قال تعالى: ﴿وَمَن يَكُفُرُ بِأَللَهِ وَمَلَتَ كُتِهِ وَكُنْبِهِ وَرُسُلِهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِر فَقَدُ صَلَّ طَمَلُلاً بَعِيدًا الله الله الله تعالى أو في السنة النبوية الصحيحة.

#### وظائف الملائكة

للملائكة وظائف متعددة كلفهم الله تعالى بها، ذكر القرآن الكريم عدداً منها وفيما يلي أبرز هذه الوظائف:

أولاً: الملائكة المقربون، وهم: جبريل، وميكائيل، وإسرافيل، وملك الموت، ومالك، ومالك، ورضوان، ولكل منهم وظائف يقوم بها، وهي على النحو التالي:

#### ١ - جبريل عليه السلام، ومن أبرز وظائفه الآتى:

- أنه أمين وحي الله تعالى، وموصله بأمانة وصدق إلى أنبيائه ورسله عليهم السلام، قال الله تعالى: ﴿ وَ إِنَّهُ لَنَ فِي اللَّهِ مِنَ اللَّهِ عَلَى عَلَى
- هو المؤيد لرسل الله والمؤمنين، قال الله تعالى: ﴿إِن لَنُو بَآلِكَ اللّهِ فَقَدْ صَغَتَ قُلُوبُكُمْ الله وَ المؤيد لرسل الله والمؤمنين، قال الله تعالى: ﴿إِن لَنُو بَآلِكُ وَمَنْ لَكُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَّا اللّهُ وَاللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَاللّ

١ - أخرجه مسلم فيه صحيحه، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان، والإسلام، والإحسان عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه .
 ٢ - رواه البخارى كتاب بدء الخلق ، باب ذكر الملائكة عن البراء بن عازب رضى الله عنه .



- هو الموكل بالعذاب ، لقوله ﷺ في حديث طويل، «قلت: يا جبريل على أيّ شيء أنت؟ قال: على الرياح والجنود» (١).
- ميكائيل عليه السلام: وهو موكل بالنبات والقطر:قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: «قلت: يا جبريل على أيّ شيء أنت؟ قال: على الرياح والجنود.
   قلت: على أي شيء ميكائيل؟ فقال: على النبات والقطر »(۲). والنبات والقطر قوام أرزاق العباد.
- أما ملك الموت ، ومالك ، ورضوان عليهم السلام فسيأتي الحديث عن أعمالهم في سياق مايقومون به مع أعوانهم من الملائكة الآخرين.

ثانياً: حملة العرش: ومن الملائكة من هم موكلون بحمل العرش، قال تعالى: ﴿ وَيَحِمْ لُوَمَ مِنْ الْمُلْكِ مُ مَا يَكُ فُوقَةً مُ مَا يُومَ بِنِي مُنْ يَكُ أَوْمَ مِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الله

ثالثاً: خزنة الجنة: ورئسهم رضوان عليه السلام ووظيفتهم الوقوف على أبواب الجنة يستقبلون المؤمنين حين دخولهم ويرحبون بقدومهم ويكرمونهم بالتحيات .

قال الله تعالى: ﴿ وَسِيقَ اللَّذِينَ أَتَّقَوْا رَبُّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبُوبُهُا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَهُمُ اسكَنُمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَأَدْخُلُوهَا خَلِدِينَ ۞ ﴾ [الزمر]

وقال تعالى : ﴿ وَٱلْمَلَتِهِ كُذُي نَكُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِ وَآلِهِ اللَّهِ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُمْ بِمَاصَبَرْتُمْ فَنِعُم عُقْبَى ٱلدَّارِ فَا ﴾ [الرعد]

١ - رواه الطبراني والبيهقي عن ابن عباس رضي عنهما .

٢ - رواه الطبراني والبيهقي عن عبدالله بن عباس رضي الله عنهما .

رابعاً: خزنة النار، وهم موكلون بسوق العصاة والكافرين إلى جهنم جماعات متفرقة متتابعة، وتعذيبهم فيها، قال تعالى: ﴿وَسِيقَ الَّذِينَ كُمُ مُو الْكَافِرَةُ الْكَابُمُ مُرَالًا عَلَى اللهُ مَ خَزَنَهُما اللهُ مَا يَتِكُمُ رُسُلُمِنكُم يَتْلُونَ عَلَيْكُمُ اينتِ رَبِّكُمُ اللهَ الذَاجَاءُ وهَا فُتِحَتُ أَبُورُهُما وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُها الله يَاتِكُمُ رُسُلُمِنكُم يَتْلُونَ عَلَيْكُمُ اينتِ رَبِكُمُ وَيُنذِرُ وَيَكُمُ لِهَا أَنْ وَلَكُن وَلَكُن حَقَّتٌ كِلمَةُ الْعَذَابِ عَلَى الْكَفِرِينَ الله قِيلَ وَيُنذِرُ وَيَكُم إِلَى المَا وَيَا لَكُونَ مَقَتَ كُلِمَةُ الْعَذَابِ عَلَى الْكَفِرِينَ الله قِيلَ وَلَنكِنَ حَقَّتُ كُلِمَةُ الْعَذَابِ عَلَى الْكَفِرِينَ الله قِيلَ الدَّهُ وَالرَّهُ اللهُ اللهُ

خامساً: الملائكة الموكلون بنفخ الأرواح في الأجنة، قال صلى الله عليه وآله وسلم: «إِن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه أربعين يوماً نطفة، ثمَّ يكون علقة مثل ذلك، ثم يكون مضغة مثل ذلك، ثم يرسل إليه الملك فينفخ فيه الروح»(١).

سادساً: الملائكة الموكلون بمراقبة أعمال العباد، فهم معهم وعلى قرب منهم يكتبون كل قول وفعل يصدر منهم ، قال تعالى: ﴿ أَمْ يَحْسَبُونَ أَذَا لَا لَسَمَعُ سِرَّهُمْ وَيَعْدَلُهُمْ مَلِنَ وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكُ بُونَ فَيْ ﴾ [الزخرف]

وقال تعالى : ﴿إِذْيَنَالَقَ لَلْمُتَلَقِّيَانِعَنِٱلْيَمِينِوَعَنِٱلثِّمَالِقَعِيدُ ﴿ مَا مَلْفِظُ مِنفُولِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبُ عَتِيدُ ۖ ﴿ وَقَالَ تَعَالَى اللَّهِ اللَّهِ مَا لَكُ لَكُ اللَّهِ مَا لَا عَلَا لَا لَكُنَّهُ وَقِيبًا لَا لَكُنَّهُ مَا لَا فَا اللَّهُ اللّ

سابعاً: الملائكة الموكلون بحفظ الإنسان، أخبر الله تعالى أنه وكل بابن آدم ملائكة يتعاقبون عليه بالليل والنهار، و يحفظونه من المضار والمهلكات بأمر من الله سبحانه وتعالى لا يفارقونه بل يرافقونه من جميع الجهات من بين يديه ومن خلفه فهم يحفظونه مما لم يأذن به الله، قال تعالى:

﴿ لَهُ مُعَقِّبَتُ مُن بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ - يَحَفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾ [الرعد: ١١].

ثامنا: الملائكة الموكلون بقبض الأرواح، ورئيسهم ملك الموت. فتنزع أرواح الكافرين بعنف وشدة قال الله تعالى: ﴿ وَلَوَتَرَيْ إِذْ يَنَوَفَى الَّذِينَ كَفَرُو أَالْمَلْتَ كُذُي يَضَرِبُونَ وُجُوهُهُم مَ وَأَدَبُكُمُمُ وَاللّهُ وَاللّهُ يَصَالِهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ منون فالملائكة تتلقاهم بالسلام والترحيب والبشارة بالجنة.

قال الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ نَنُوَفِّنَهُمُ الْمَلَتِ كَهُ طَيِينَ يَقُولُونَ سَلَنَّمُ عَلَيْكُمُ أَدْخُلُوا الْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُونَ عَلَيْكُمُ أَدْخُلُوا الْجَنَّةُ بِمَا كُنْتُونَ عَلَيْكُمُ أَدْخُلُوا الْجَنَّةُ بِمَا كُنْتُونَ عَلَيْكُمُ أَدْخُلُوا الْجَنَاقُ فَي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ ال

<sup>-</sup> صحيح مسلم - كتاب القدر - باب كيفيه الخلق الآدمي في بطن أمه وكتابه رزقه - عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه .



#### ثمار الإيمان بالملائكة وآثاره

#### للإِيمان بالملائكة فوائد وثمار عظيمة للإِنسان منها:

- ١ إن الإيمان بالملائكة يعطي المؤمن شعوراً بالطمأنينة، حين يدرك أنه مع تلك القافلة الكبيرة التي تمجد الله تعالى ، وتسبحه ، وتعبده ، بل إن معرفة المؤمن طبيعة عبادة الملائكة يدفعه إلى الإكثار من عمل الطاعات اقتداء بهم ، وتسابقاً معهم إلى إرضاء الله تعالى ، فإذا نافس الملائكة في طاعتهم لله فإنه يكون أفضل منهم أو في درجتهم .
- ٢ إن شعور المؤمن بأن هناك ملائكة يحصون عليه أعماله يدفعه إلى الحياء والحذر من فعل المعاصى، ومراقبة الله سبحانه وتعالى، قال تعالى:
  - ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قُولٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ إِنَّا ﴾ [ ف ]

## وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنفِظِينَ اللَّهِ كِرَامًا كَنِينِ اللَّهَ يَعْلَمُونَ مَاتَّفْعَلُونَ اللَّهُ ﴾ [الانفطار]

٣- تعزيز شعور المسلم بعظمة الله تعالى وسعة ملكه، فعالم الإنسان لايساوي شيئا إذا ما قورن بعالم الملائكة، سواءً من حيث عددهم أو من حيث قدراتهم الخارقة، قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم «أطت السماء وحق لها أن تئط ، ما فيها موضع أربع أصابع إلاملك واضع جبهته ساجداً الله »(١).

٤ - الشعور بالثقة والرجاء والأمان، لإيمانه بأن من حوله ملائكة يحفظونه ويدافعون عنه، ويدعون له ويستغفرون له » قال تعالى: ﴿ وَهُو ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِو مِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً ﴾
 [ الأنعام: ١٦]

وقال سبحانه: ﴿ ٱلَّذِينَ يَحْمِلُونَ ٱلْحَرُّشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّمُونَ بِجُدِ رَبِّهِمُ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغُفُولُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءِ رَّحْمَةً وَعِلْماً فَاغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَٱتَبْعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمُ عَذَابَ ٱلْجَهِيمِ \* لَا غافر ا

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في سننه عن أبي ذر رضى الله عنه ، ج٤ ، ص٥٦٥٥.

#### التقويهم

- ١ اشرح حقيقة الملائكة .
- ٢ بيِّنُ حكم الإِيمان بالملائكة .
  - ٣ اذكر صفات الملائكة.
  - ع عَدُّدْ أعمال الملائكة .
- اذكر ثمار الإيمان بالملائكة.
- ٦ وضح دلائل الآيات الآتية:
  - أ \_ قال تعالى:
- ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ الَّهَ وَإِرْبَهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا حَقَّى إِذَا جَآءُوهِا وَفُتِحَتْ أَبُوبُهُ اوَقَالَ لَهُ مُ خَزَبَهُمَّا سَائَمُ عَلَيْتِكُمْ أَبُوبُهُ الْمَقَالَ لَهُ مُخَذِبُهُمَّا اللَّهُ عَلَيْتِكُمْ طِبْتُمْ فَأَدْخُلُوهَا خَلِدِينَ نَهِ ﴾ [الزمر]
- ب- وقال تعالى: ﴿ وَذَا دَوَّا يُدَوِّلُ مُلِكُ لِيَقُضِ عَلَيْمَا رَبُّكُ قَالَ إِنَّكُمْ مَّ لِكِنُونَ ١
  - ج وقال تعالى: ﴿ لَهُ مُعَقِّبُتُ مِّنَ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلَفِهِ عَيَّهُ فَظُونَهُ مِنَ أَمْرِ ٱللَّهِ [الرعد ١١:
    - د قال تعالى: ﴿ أَنِّي مُمِلُّكُمْ إِلَّهِ مِنَ ٱلْمَلَتِ كَةِ مُرْدِفِينَ لَكُ ﴾ [الأنفال].

### الإيمان بالكتب الإلهية

## الدرس العاشر

#### الأهداف

#### يتوقع من الطالب بعد الانتهاء من الدرس أن:

- ١ يبين المراد بالكتب الإلهية.
- ٢ يدلل على وجوب الإيمان بالكتب الإلهية.
  - ٣ يذكر الكتب الواجب الإيمان بها.
  - ٤ يذكر الكتب التي أصابها التحريف.
- ه يبين وسائل حفظ الله تعالى للقرآن الكريم.
  - ٦ يبين آثار الإيمان بالكتب الإلهية.

خلق الله تعالى الإنسان وفطره على الإيمان به، وجعل له عقلاً يميز بين الحق والباطل والخير والشر.

وزيادة في فضل الله ورحمته بهذا الإنسان أرسل إليه الرسل، وأنزل عليهم منهجاً يوضح ما فيه خير الإنسان، ويحذر مما فيه ضرر عليه في دنياه وآخرته، وربط تعالى رضاه عنه باتباعه لهذا المنهج الذي جاءت به الكتب الإلهية، قال تعالى: ﴿كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّيِيَّنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأُنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ ٱلنَّاسِ فيمَا أَخْتَلَفُواْ فِيهِ ﴿ البقرة: ٢١٣].

#### المراد بالكتب الألهية

يقصد بالكتب الإلهية الكتب التي أنزلها الله تعالى على رسله لهداية الناس والدعوة إلى عبادته وحده لا شريك له .

#### معنى الإيمان بالكتب الإلهية:

هوالتّصديق الجازم بأن لله كتباً أنزلها على رسله لتبليغها إلى الناس.

ويتضمن الإيمان بالكتب الإلهية ما يأتي:

١- الإيمان بأن الله أنزل على رسله كُتباً تدعو الناس إلى توحيد الله وحده
 لا شريك له ، ويبين لهم فيها الحلال والحرام ، والحق والباطل .

- ٢ الإيمان بما علمنا اسمه منها مثل:
- القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ شَهِّنُ رَمَضَانَ الَّذِيَ أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْءَانُ هُدَّى. لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتٍ فِنَ الْهُـدَىٰ وَالْفُرْقَانِ ﴾[البقرة:١٨٥]
  - التوراة التي أنزلت على موسى عليه السلام،قال تعالى:

﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَئِلَةَ فِيهَا هُدًى وَنُورُّ ﴾ [المائدة: ٤٤]

- الزبور الذي أ نزل على داود عليه السلام،قال تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَا دَاوُرِدَ زَبُورًا ١٠٠٠ ﴾ الساما
- الصحف المنزلة على إبراهيم عليه السلام. قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَلْذَا لَفِي ٱلصَّحُفِ ٱلْأُولَىٰ الصَّحَفِ ٱلْأُولَىٰ (اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُل

كسا يجب الإيمان إجسالاً بأن الله أنزل كتباً أخرى على رسل آخري لا نعرف أسماءهم، قال تعالى: ﴿قُولُواْ ءَامَنَكَ الْاِللَّهِ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَىٰ الله أَنزِلَ إِلَىٰ الله وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِي الله وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِي النَّبِيتُونَ مِن رَّبَهِمْ لَا نُفَرّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ وَنَحَنُ لَهُ مُسلِمُونَ الرَّبِي الله وَالله وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

٣- الإيمان بأن جميع الكتب السابقة قد حرفت وبدلت، وأنه لم يبق من هذه الكتب كتاباً سليمًا من التحريف سوى القرآن الكريم ، قال تعالى : ﴿ إِنَّا لَعَنْ أَزَّلْنَا اللَّهِ لَكُو ظُونَ لَكُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

### حكم الإيمان بالكتب الإاهية

الإيمان بالكتب الإلهية ركن من أركان الإيمان لا يتم إيمان المسلم إلا به قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّ اللَّهِ عَامَنُواْ عَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَ الْكِنْبِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَ الْكِنْبِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَ الْكِنْبِ الَّذِي اللَّهِ وَمَا لَيْكُورُ اللَّهُ وَمَا لَا اللَّهُ وَمَا لَيْكُورُ اللَّهُ وَمَا لَكُورُ اللَّهُ وَمَا لَكُورُ اللَّهُ وَمَا لَكُونُورُ اللَّهُ وَمَا لَكُورُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا لَكُورُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللْلَهُ اللَّهُ اللَ

وقال صلى الله عليه وآله وسلم في حديث جبريل حين سأله عن الإيمان: «الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشره»(١).

#### التحريف في الكتب السابقة

الكتب الإلهية السابقة التي نزلت قبل القرآن الكريم أصابها التحريف، فَغُيِّرت أحكامها، وأُدخل عليها ما ليس منها ، وبيان ذلك كما يأتي:

1- أول الكتب الإلهيه التي أصابها التحريف هي التوراة الذي أنزلها الله على موسى عليه السلام لبني إسرائيل، وقد فُقدَتُ أصولها منذ زمن بعيد، أما التوراة الموجودة اليوم فهي محرفة ومبدلة، وليست هي التوراة التي أنزلت على موسى وإنما هي مجموعة من الأسفار كتبها اليهود بأيديهم شم قالوا هي من عند الله،

قال تعالى: ﴿ فَوَيَـلُ لِلَّذِينَ يَكُنُهُونَ ٱلْكِنَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَلَذَا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ عَقُولُونَ هَلَذَا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ عَقَوْلُونَ هَنَا كَلَيْتُ ٱلْكِيهِمْ وَوَيْدُلُ لَهُم مِّمَّا يَكْسِبُونَ ﴾ [البفرة: ٧٩] وقال تعالى: ﴿ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ يُحَرِّفُونَ ٱلْكِلَمَ عَن مَّواضِعِهِ وَيَقُولُونَ مَمِعَنا وَعَصَيْنَا وَاسْمَعَ وَنَا لَيَنَا مَا اللهَ عَن مَواضِعِهِ وَيَقُولُونَ مَمِعَنا وَعَصَيْنَا وَاسْمَعَ عَن مَواضِعِهِ وَيَقُولُونَ مَمِعَنا وَعَصَيْنَا وَاسْمَعَ عَن مَواضِعِهِ وَيَقُولُونَ مَمِعَنا وَعَصَيْنَا وَاسْمَعَ عَن مَواضِعِهِ وَيَعَنا لَيَنَا مِنْ اللَّهِ لِنَا لَيَا مِنْ اللَّهِ لَيْ فَي السّاء : ٤٤]

٢- الإنجيل الذي أنزله الله على عيسى عليه السلام، فقد أصابه التحريف وفقدت أصوله أيضاً، ومن أسباب ذلك ما يأتى :

أ - أن الإنجيل لم يكتب زمن عيسى عليه السلام من قبل أتباعه.

ب - الاضطهاد الذي تعرض له النصارى بعد المسيح عليه السلام، وكان هذا هو السبب الأكبر في ضياع النسخة الأصلية الحقيقية التي أُنزلت على عيسى عليه السلام.

جـ نزول علماء النصارى عند رغبة الحكام في تطويع النصوص بما يوافق أهواءهم. ومما يؤكد هذا التحريف، وجود أكثر من إنجيل وهي: إنجيل لوقا، وإنجيل متّى، وإنجيل مُرقس، وإنجيل يوحنا وغيرها، وكل فئة من النصارى تعتقد بما لديها.

<sup>·</sup> ١ – صحيح مسلم – كتاب الإيمان – باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان – عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه.

ومن صور تحريف الإنجيل تأليه عيسى عليه السلام، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَفَرَا لَذِيكَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ هُوا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْ يَعْلُوقاً لَا الْمَسِيحُ يَكَبَى إِسْرَاءِ يلَ اعْبُدُوا اللَّهُ رَبِّى وَرَبَّكُمْ إِنَّهُ مِن يُشْرِكُ بِاللَّوفَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْهَجَنَّةُ وَمَأُونَهُ النَّارُ وَمَا الطَّلِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ ﴾ [المائدة: ٢٧]

٣- الزبور الذي أنزل على داوود عليه السلام، وقد لحق به من التحريف مالحق بالتوراة، وأما ما هو موجود الآن في أيدي اليهود فهو سفر يحوي مجموعة من الأناشيد والترانيم الدينية والتسا بيح والأدعية والأذكار والمواعظ، وينسبونها إلى داوود عليه السلام بالرغم من احتوائه على ترانيم ينسبونها إلى سليمان عليه السلام، وترانيم أخرى ينسبونها إلى آساف الذي كان رئيس المغنين في عهد داوود عليه السلام، وهناك المزامير المنسوبة إلى موسى عليه السلام، وليس لهذه الترانيم أو التسابيح أو الأدعية أو الأذكار أو المزامير المنسوبة إلى داود عليه السلام أي سند صحيح؛ لذلك لا يصح الاعتقاد بأنها الزبور.

٤ - صحف إبراهيم عليه السلام وهذه الصحف قد فُقدت ولا يوجد لها أثر.

إذاً فالكتب السابقة المذكورة كلها محرفة، وما هو موجود الآن كتبه اليهود والنصارى بأيديهم واختلط فيه كلام الله بكلام الناس، فلا يمكن تمييز كلام الله من كلام الناس.

ومن مظاهر التحريف في هذه الكتب ما يأتي:

أ - اشتمال هذه الكتب على عقائد فاسدة وتصورات باطلة، فيها كذب على الخالق سبحانه وتعالى وعلى رسله عليهم السلام، وذلك مثل إدعاء اليهود أن عزيراً ابن الله، و ادعاء النصارى بأن المسيح عيسى بن مريم هو ابن الله، وأن الله ثالث ثلاثة،

، - تطاول اليهود على الله تعالى ، وقولهم أشياء لا تليق بالذات الإلهية ، مثل نسبة الفقر والبخل إلى الله تعالى، قال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللّهِ مَعْلُولَةً عُلَّا أَيْدِيهِمْ الفقر والبخل إلى الله تعالى، قال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللّهِ مَعْلُولَةً عُلَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلّمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

وقال تعالى: ﴿لَقَدُ سَمِعَ اللَّهُ قُولَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓ أَإِنَّ ٱللَّهَ فَقِيرٌ وَنَحُنُ أَغْنِيآ أَهُ سَنَكَمُّتُ مُاقَالُواْ وَقَتْلَهُمُ ٱلْأَنْبِينَ ءَ بِغَيْرِ حَقِّ وَنَقُولُ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ﴿ اللَّهِ ﴾ [ال عمران].

جـ التجرؤ على الله تعالى، والكذب عليه بنصوص نسبوها إليه كتبوها بأيديهم ثم يقولون هي من عند الله، قال تعالى: ﴿ وَ إِنَّ مِنْهُمْ لَقَرِيقًا يَلُونُ لَا لَّسِنْتَهُم بِالْكِئْبِ لِعَالَى اللهِ وَمَاهُومِنَ الْكِئْبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ اللهِ مِنْ عِندِ الله وَمَاهُو مِنْ عِندِ الله عمران). هذه بعض الشواهد على التحريفات التي أصابت الكتب السابقة، ونتيجة لهذه التحريفات والتي أصابت الكريم، فإن الإيمان بها يكون التحريفات والتي بينها القرآن الكريم، فإن الإيمان بها يكون بالتصديق بأن أصولها الصحيحة هي من عند الله، أما ما هو موجود الآن فهي كتب محرفة وباطلة ، وأن القرآن الكريم قد نسخها ونسخ العمل بأصولها الصحيحة إن وجدت.

قال تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِتَابَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَمُهَيِّمِنَا عَلَيْهِ ﴾[المائدة: ٤٨]

#### حفظ الله تعالى للقرآن الكريم:

امتاز القرآن الكريم عن غيره من الكتب السماوية بحفظ الله عز وجل له من التحريف والتغيير، فقال سبحانه: ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَرَّلْنَا ٱلذِّكْرَوَ إِنَّا لَهُمُ لَحَنِفِظُونَ ﴿ إِنَّا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الكريم أسباباً كثيرة منها:

١- مُدارسة جبريل عليه السلام القرآن الكريم مع الرسول في رمضان من كل عام قال تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْءَ انهُ ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا كُولَ مَا لَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

- ٢ آيات القرآن كلها كتبت في عهد النبي بين فلم يمت إلا بعد أن كتبت آياته
   بأمره بين ، وفي مواضعها التي عينها هو لكتابتها .
  - ٣ حفظ عدد كبير من الصحابة للقرآن الكريم كاملاً عن ظهر قلب في عهد الرسول على الله المرسول
- ٤- ما فعله الخليفة الراشد أبو بكر الصديق رَوْقَيْنَ من جمع القرآن في الصحف، وذلك لما كثر القتل في القراء يوم اليمامة وخشي ضياع القرآن بضياع حفظته، ثم قيام الخليفة الراشد عثمان بن عفان رضي الله عنه، وبموافقة جميع الصحابة ، بجمع الناس على مصحف واحد اعتماداً على المصحف الذي جُمع ، وكُتِب في عهد الصديق رضي الله عنه، واستنسخ منه عدة نسخ ، ثم بعث بها إلى الآفاق، وأحرق ما سواها.
- تسخير الله سبحانه المسلمين من عرب وعجم للتسابق على حفظه في الصدور والسطور وأخذه بالتلقى جيلاً عن جيل .
- 7 تسخير الوسائل والأساليب التكنولوجيه التي يخترعها الإنسان في كل عصر لخدمة حفظ القرآن وتسهيل تعلمه، فالقرآن الكريم هو الكتاب الوحيد المحفوظ بنفس الكلمات والأحرف التي نزل بها جبريل عليه السلام لأول مرة كما أنه الكتاب الوحيد الذي حفظ في الصدور والسطور من زمن نزوله إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها لاتختلف نسخة عن أخرى يتناوله الأجيال جيلاً بعد جيل.

#### الأثار الدرتبة على الإيمان بالكتب السماوية

الآثار المترتبة على الإيمان بالكتب السماوية كثيرة، نذكر منها ما يأتى:

- e-learning
- التسليم بوحدانية المعبود ، وهو الله وحده لا شريك له ، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا نُوحِى إِلَيهِ أَنَّهُ لِلَا إِلَهُ إِلَّا أَنْا فَأَعْبُدُونِ ( أَنَّ ) [الانبياء]
  - الشعور بوحدة رسل الله، فجميع أنبياء الله تعالى ورسله جاؤوا بدعوة واحدة من
     آدم عليه السلام إلى نبينا محمد صلى الله عليه وآله وسلم، قال تعالى:
     وَلَقَدْبَعَمْنَافِ كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَأَجْتَنِبُوا الطَّعْوَتُ السحادة المعالى الله عليه والمحادة على المحلية والمحلية والمحلي
  - ٤ الاطمئنان إلى وحدة الرسالة التي جاءت بها الكتب الإلهية جميعاً ، قال تعالى :
     ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَاوَصَّىٰ بِهِ عَنُوحًا وَ ٱلَّذِي ٓ أُوحَيِّنَاۤ إِلَيْكَ وَمَاوَصَّيْنَا بِهِ ۗ إِبْرَهِيمَ
     وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ۖ أَنَ أَقِيمُوا ٱلدِّينَ وَلَا نَنَفَرَ قُواْ فِيهً ﴾ [الشورى: ١٣]
  - ه الشعور بوحدة البشرية، وأنها خلقت لهدف واحد وغاية واحدة، وهي عبادة الله وحده قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِّحِنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ إِنَّ ﴾ [الذاريات].
- ٦ تعزيز الشعور بعدل الله ورحمته حيث لم يترك عباده هملاً دون أن يبين لهم طريق هدايتهم وما لهم وما عليهم من الحقوق والواجبات، وما فيه صلاح دينهم ودنياهم، إذ حدد لهم نظام الحياة الذي يرضاه لهم قال تعالى: ﴿... كِتَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسُ مِنَ ٱلظَّلُمُتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِ عَ إِلَى صِرَاطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ إليَّكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِن ٱلظَّلُمُتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِ عَ إِلَى صِرَاطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ [إبرهبم]
- ٧ الإيمان بالقرآن الكريم وتطبيق ما فيه التزام بطريق الهداية والفلاح وكسب للأمان والاطمئنان في الحياة الدنيا ، ووثوق بحسن المصير في الآخرة ، قال تعالى :
   ﴿إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَ اَنْ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ ﴾ [الاسراء: ٩]
- وقال تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَيِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ۗ ٱلَّا بِذِكِرِ ٱللَّهِ تَطْمَعِنُ ٱلْقُلُوبُ ﴿ اللَّهِ عَالَى عَالَى اللَّهِ تَطْمَعِنُ ٱلْقُلُوبُ ﴿ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَمَهُ مَا اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللّ

#### التقويهم

- ١ ما المراد بالكتب الإلهية ؟
- ٢ اشرح معنى الإيمان بالكتب الإلهية
- ٣ بيِّنْ حكم الإيمان بالكتب الإلهية.
- ٤ اذكرْ عدد الكتب الإلهية المذكورة في القرآن.
- ٥ بيِّنُ الكتب التي أصابها التحريف وأسباب ذلك.
- ٦ اذكر الآثار المترتبة على الإيمان بالكتب الإلهية السابقة.
- ٧ دال على وجوب الإيمان بالكتب الإلهية من الكتاب والسنة.
  - ٨ اشرح كيف حفظ الله القرآن الكريم.
    - ٩ وضح دلالة الآتي:
- اً قال تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا الَّذِينَ عَامَنُواْ عَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ عَوَاْلْكِئْكِ الَّذِي نَرَّلُ عَلَى رَسُولِهِ عَ وَالْحَكِتَابِ الَّذِي اَلَّذِي آَنزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكُفُرُ بِاللَّهِ وَمَلَيْ كِتِهِ وَكُنْبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْلَاخِرِ فَقَدْضَلَ ضَلَلاً بَعِيدًا ﴿ آَنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَمَلَيْ كَتِهِ وَكُنْبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْلَاخِرِ
  - ب وقال تعالى: ﴿ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ ء وَيَقُولُونَ سَمِمْ نَاوَ عَصَيْنَا وَاسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعِ وَرَعِنَا لَيَّا بِأَلْسِنَا بِمِمْ وَطَعَنَا فِي ٱلدِّينَ ﴾ [النساء: ٤٦]
  - ح قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَاۤ إِلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ بِالْدَحَقِ مُصَدِّقًالِّمَابَيِّكَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبُ وَمُهَيْمِنَّاعَلَيْهِ ﴾ [المائدة: ٤٨]
  - د قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَانَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا نُوحِيَ إِلَيْهِ أَنَّهُ لِاَ إِلَهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ ال

### الإيمان بالقدر

## الدرس الحادي عشر

#### الأهداف

يتوقع من الطالب بعد الانتهاء من الدرس أن:

- ١ يبين معنى الإيمان بالقدر.
- ٢ يوضح حكم الإيمان بالقدر.
- ٣ يدلل على أن الإيمان بالقدر لا ينافى الأخذ بالأسباب.
  - ٤ يبين كيف أن الإنسان حر في اختياره.
    - ه يبين الحكمة من الإيمان بالقدر.
      - ٦ يذكر ثمار الإيمان بالقدر.

### معنى القدر

القدر هو النظام المحكم الذي وضعه الله تعالى لهذا الوجود، والقوانين العامة والسنن التي ربط الله بها الأسباب بمسبباتها، فالله قدر الأشياء في القدم، وعَلمَ أنها ستقع على صفات مخصوصة، في أزمنة مخصوصة، وأمكنة مخصوصة. ولذلك فالأشياء تسير وفق هذه النظم والقوانين والسنن. وقد أفاض القرآن الكريم في الحديث عن القدر ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ عِنْدُهُ بِمِقَدَارِ إِنَّ الرَعِد].

وقوله تعالى: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّاعِن دَنَاخَزَ آبِنُهُ وَمَانُنَزِّلُهُ وَإِلَّا بِقَدَرِمَّ عَلُومِ ﴿ الحجر]، وقوله تعالى: وإنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَنَهُ بِقَدَرِ ( فَ القصر )، وقوله تعالى:

﴿ وَإِن تُصِبِّهُمْ حَسَنَةُ يَقُولُواْ هَاذِهِ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَإِن تُصِبِّهُمْ سَيِّتَةُ يَقُولُواْ هَاذِهِ مِنْ عِندِكَ قُلْكُلُّ مِنْ عِندِكَ قُلْكُلُّ مِنْ عِندِ اللَّهِ فَالِهَ قَلْلَا إِلَا عَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ( النساء ]

#### معنى الإيمان بالقدر

الإيمان بالقدر هو التصديق الجازم بأن كل ما وقع و يقع في هذا الوجود يجري وفق علم الله وتقديرة ، وتدبيره منذ الأزل . قال تعالى : ﴿مَاۤأَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِٱلْأَرْضِ وَلَا فَاللهُ وَتَقَدِيره ، وتدبيره منذ الأزل . قال تعالى : ﴿مَاۤأَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِٱلْاَرْضِ وَلَا فَيُ اللهُ اللهُ وَتَقَدِيمُ مُّ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

فالمؤمن بالقدر يعلم أن رزقه مكتوب، وأنه لن يموت حتى يستوفيه، وأن الرزق لا يجلبه حرص حريص، ولا يمنعه حسد حاسد، وأن الخلق مهما حاولوا إيصال الرزق إليه، أو منعه عنه فلن يستطيعوا إلا بشيء قد كتبه الله، وكذا الحال بالنسبة للأجل فإنه مكتوب لا ينقصه الإقدام، ولا يمد فيه الإحجام، فإذا أدرك المؤمن هذه الحقيقة، أدرك أن رزقه وأجله بيد الله وحده، يقول رسول الله بيرا الله وحده، أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن

#### حكم الإيمان بالقدر

الإيمان بالقدر ركن من أركان الإيمان لا يصح إيمان المؤمن إلا به، قال رسول الله ويشير وتؤمن الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره» (٢)

وقال عَلَيْكُ : « لا يؤمن العبد حتى يؤمن بأربع: يشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله بعثني بالحق، ويؤمن بالموت، ويؤمن بالبعث، ويؤمن بالقدر» (٣)

#### القدر وحرية الاختيار:

خلق الله الإنسان مزوداً بقدرات وإمكانات واستعدادات، يمكن أن توجه إلى الخير كما يمكن أن توجه إلى الخير كما يمكن أن توجهها إما إلى الخير

١ - سنن الترمذي - كتاب صفة القيامة والرقائق والورع - عن ابن عباس رضي الله عنهما.

٢ - صحيح مسلم - كتاب الإيمان - بيان الإيمان والإسلام والاحسان - عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه

٣ - صحيح ابن حبان - كتاب الإيمان - باب فرض الإيمان - عن علي رضى الله عنه.

وإما إلى الشر، فهي ليست خيراً محضاً ولا شراً محضاً ، قال تعالى : ﴿ وَنَفْسِ وَمَاسَوَّتُهَا ﴿ } فَأَلْمُهَا فَخُورَهَا وَتَقُونُهَا ﴾ [الشمس] ، فالله زود الإنسان بالعقل الذي به يميز بين الحق والباطل، وبين الخير والشر، وبين الصدق والكذب في أعهال القلب وأعهال الجوارح، وأعطاه القدرة التي بها يستطيع أن يحق الحق ، ويبطل الباطل، وأن يأتي الخير ويترك الشر، وأن يقول الصدق ويترك الكذب أو أن يفعل عكس ذلك .ومادام العقل المميز موجوداً ، والقدرة على الفعل صالحة ، والمنهج الذي يسير عليه الإنسان واضحاً، فقد ثبت للإنسان حرية الإختيار، قال تعالى: ﴿إِنَّاهَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴿ إِنَّا ﴾ [الإنسان]، وقسال تعسالى: ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّاجَدَيْنِ إِنَّ ﴾ [البلد]، وكل إنسان مسئول – بعد ذلك – عن هذا الإِختيار، ومحاسب عليه ومجازي به، قال تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَاكَسَبَتَ رَهِينَةٌ ﴿ لَكُ اللَّهُ المدار وقال تعالى: ﴿ كُلُّ أَمْرِي عِلَا كُسَبَ رَهِينُ إِنَّ ﴾ [الطور] ، فالإنسان مخير بين أن يسلك سبيل الهداية أو سبيل الضلال، فمن أخذ بأسباب الهداية وفقه الله وأرشده، ومن أخذ بأسباب الضلال أضله الله، وهذا معنى قوله تعالى: ﴿فَأَمَّا مَنْأَعُطَى وَأَنَّقَىٰ ٥ وَمَدَّقَ وَا لَمُسْتَىٰ ١ فَسَنْيَسِّرُ وُلِلْيُسْرَىٰ ﴿ وَأَمَّا مَنْ يَخِلُ وَاسْتَغَنَّى ﴿ وَكَذَّبَ بِٱلْخَسْنَى فَ فَسَنْيُسِّرُ وَلِلْعُسْرَىٰ فَ اللها ] ، وهناك أشياء ليس للإِنسان فيها يد، ولا يحاسب عليها،لأنها تحدث دون إِرادته، ولا يستطيع دفعها ولا مغالبتها، بل تجري عليه قسراً مثل الحياة والموت، والنمو، والضعف، والقوة ، وخفقان الفؤاد، وحركة الدم، واللون، والطول، والقصر، وغير ذلك، فكل هذه الأشياء تحدث للإنسان دون أن تكون له إرادة في حدوثها.

#### الإيمان بالقدر يوجب الأخذ بالأسباب

ديننا الإسلامي يأمرنا أن ندفع الأقدار بالأقدار، فمثلاً: أمرنا أن ندفع قدر الجوع والعطش بقدر الطعام والشراب، وندفع قدر المرض بقدر الدواء والحمية. فلو أن إنسانا استسلم لقدر الجوع والعطش وهو قادر على دفعه ثم مات، مات عاصياً لله تعالى، وكذلك إذا عَرَّض نفسه للمرض وهو قادر على الاحتماء، أو لم يذهب للطبيب من

أجـــل التدواي وهـو ميـسر لـه فإنه يكـون عاصياً لأن الله تعالى يـقول: 
وَلاَ نَقْتُلُواْ أَنَفُسَكُمْ إِنَّ اللهُ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا فَيْ النساء]، وقد سُئل رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: « أرأيت أدوية نتداوى بها ورُقًى نسترقي بها وتَقاة نتقيها هل ترد من قدر الله شيئاً » ؟ فقال رسول الله بين : « هي من قدر الله شيئاً » ؟ فقال رسول الله بين : « هي من قدر الله الله الله دواء » (١) ، وقال رسول الله ينا أنزل الله داء إلا أنزل له دواء » (١)

لذا فمصالح العباد في معاشهم لا تتم إلا بمدافعة الأقدار ، والأخذ بالأسباب مثل مدافعة عدو متربص بالاستعداد له والحذر منه بكل ما نملك من قوة. قال تعالى:

﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا أَسْتَطَعْتُم مِن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ ٱللَّهِ وَعَدُوَّ كُمْ ﴾ [الأنفال: ٢٠] ، وقال تعالى : ﴿ وَخُذُواْ حِذْرَكُمْ ۚ ﴾ [النساء: ١٠٢]

إذاً فالاستسلام لأقدار الشر مع القدرة على مدافعتها يعد من العجز والكسل والتهاون الذي نهينا عنه. فلا ينبغي أن يحول الإيمان بالقدر بيننا وبين اتخاذ الحيطة والحذر والنظر في عواقب الأمور، والحرص على الخير والفرار من الشر، والعمل على النجاة منه ما استطعنا إلى ذلك سبيلا، وكذلك انتظار أقدار الخير أن تأتى بنفسها دون اتخاذ الأسباب المرتبطة بتحصيلها يُعد من التواكل المنهى عنه.

#### ثمار الايمان بالقدر

#### للإيمان بالقدر ثمار في حياة الفرد والمجتمع منها:

- ربط العبد بخالقه سبحانه، ذلك أن الحياة مليئة بالمفاجآت، فلا يدري المرء ما قد يحصل له من خير، أو ما يداهمه من شر، فيأتي الإيمان بالقدر ليبقي قلب المؤمن معلقاً بخالقه، راجياً أن يدفع عنه كل سوء، وأن يعافيه من كل بلاء، وأن يوفقه لخيري الدنيا والآخرة، فتتعلق نفسه بربه رغبة ورهبة.

١ – سنن الترمذي – كتاب الطب – باب ماجاء في الرقي والادوية – عن أبي خزامة عن أبيه رضي الله عنهما.

٢- سنن ابن ماجة - كتاب - الطب - باب ما أنزلَ الله داء إلا وأنزل له شفاء،عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه.



٤ قوة الرجاء وحسن الظن بالله تعالى: فالمؤمن بالقدر حسن الظن بالله، قوي الرجاء به العلمه بأن الله لا يقضي قضاء إلا وفيه تمام العدل والرحمة والحكمة فيرضى بما يختار له الله، ويرجوه تفريج ما أصابه، متيقنا بحسن العاقبة في الدنيا والأخرة .

القوة في مواجهة المصائب: إن الإيمان بالقدر خيره وشره، يورث العبد قدرة على مواجهة المصائب والأحداث فلا يستسلم وينهار، ولا تضعف نفسه، بل يُسلم أمره لله قائلاً: (إنا لله وإنا إليه راجعون، اللهم اجبرني في مصيبتي واخلف لي خيراً منها) (١).

وكان من أدعيته صلى الله عليه وآله وسلم: «اللهم لا مانع لما أعطيت، ولا معطي لما منعت ولا راد لما قضيت ولا ينفع ذا الجد منك الجد» ( ).

7- الشجاعة والإقدام: الإيمان بالقدر يبعث في نفس المؤمن الشجاعة والإقدام، فلا يخاف أحداً لأنه يعرف أنه لا يصيبه إلا ماقدره الله عليه قال تعالى: ﴿قُل لَن يُصِيبَنَاۤ إِلَّا مَاكَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُوَمُولَ لَنَا وَعَلَى اللّهِ فَلْيَتُوكَ لِللّهُ الله عالى آمراً بالمعروف وناهياً عن فينطلق للتضحية والفداء مجاهداً في سبيل الله تعالى آمراً بالمعروف وناهياً عن

١ - صحيح مسلم - كتاب الجنائز - باب مايقال عند المصيبه - عن أم سلمة رضي الله عنها .

٢ - صحيح مسلم - باب بدء الأذان - عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه .

المنكر، لأنه يعلم أن أجله مكتوب لا ينقصه الإقدام ولا يمد فيه الإحجام.

وقول رسول الله عَيْكُمْ : «إذا سألت فاسأل الله ، وإذا استعنت فاستعن بالله واعلم أن الأمة او اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك ، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك ، رفعت الأقلام وجفت الصحف» (١) .

هذه بعض ثمار الإيمان بالقدر، ولن تتضح لك جليةً حتى تتأملها في نفسك وإخوانك، وحتى تتأمل نقيضها فيمن لا يؤمن بالقدر، فكم قتلت الحيرة نفوساً ارهقها التفكير في المستقبل. أو أزعجها وقوع مصيبة عليها.



#### التقويــم

- ١ مامعنى القدر
- ٢ وضح معنى الإيمان بالقدر.
  - ٣ ما حكم الإيمان بالقدر؟
- ٤ الإيمان بالقدر يوجب الأخذ بالأسباب .وضح ذلك
  - ه اذكر ثمار الإيمان بالقدر.
  - ٦ وضح دلالة الآيات الآتية:
- قال تعالى: ﴿قُل لَّن يُصِيبَنَا إِلَّا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَىٰنَا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ النوبة:٥١]
- وقال تعالى: ﴿ .. وَعَسَىٰ أَن تَكُرُهُوا شَيْعًا وَهُوَ فَيْرٌ لِلَّكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُّوا شَيْعًا وَهُوشَرُّ لَكُمْ وَاللَّهُ يُصَلِّمُ وَأَنتُ مُ لاَ تَعْلَمُونَ لِآنَا ﴾ [القرة]
- وقال تعالى: ﴿ وَأَعِـدُّواْ لَهُم مَّا ٱسۡـتَطَعۡتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلۡخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّا لَلْهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴾ [الأنفال: ٦٠]
  - قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ ۚ إِنَّاللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا إِنَّ النساء]
    - ٧ قارن بين حال المؤمن بالقدر وحال غير المؤمن به.
      - ٨ اذكر دليلاً لكل مما يأتي:
      - أ الإيمان بالقدر يحرر النفس من الخوف.
    - ب الإيمان بالقدر يجعل الإنسان يحرص على الأعمال الصالحة.
      - جـ الإيمان بالقدر يجعل صاحبه مطمئن النفس.

#### الأهداف

#### يتوقع من الطالب بعد الانتهاء من الدرس أن:

- ١ يبين معنى الولاء.
- ٢ يبين معنى البراء.
- ٣ يشرح أهمية الولاء والبراء.
- ٤ يبين مقتضيات الولاء والبراء.
  - ٥ يبين آثار الولاء والبراء.
- ٦ يذكر أمثلة لبراءة المسلمين من الكفار.

# معنى الولاء والبراء في الإسلام

الولاء: هو حب الله تعالى وامتثال أوامره واجتناب نواهيه، وحب رسول الله على واتباع ما جاء به ، والدفاع عنه، وحب المؤمنين والقرب منهم بمودتهم، وإعانتهم، ومناصرتهم على أعدائهم، قال تعالى : ﴿ إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَ الّذِينَ عَامَنُوا الّذِينَ وَالسّرة وَرَسُولُهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَل

والبراء: هو البعد والخلاص من الشرك والكفر، ببغضهما، والحرص على عدم الوقوع فيهما، وعدم اتباع الكفار والمنافقين والمحاربين لله ولرسوله والمؤمنين، أو مناصرتهم والوقوف معهم ضد المسلمين بقول أوفعل، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّمُ الَّذِينَ ءَامَنُوا الْاَتَذَخِذُ وَاعَدُو وَعَدُو اللهِ وَالْمَوْدَةِ وَقَدَ كُفُرُ وَاْبِمَاجَاءَكُمْ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهُ وَيَ اللَّهُ وَاللَّهُ مَن اللَّهُ وَيَعَدُ وَاعْدُو وَاللَّهُ مَن اللَّهُ وَيَ اللَّهُ مِن اللَّهُ وَيَ اللَّهُ وَيَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَيَ اللَّهُ وَيَ اللَّهُ وَيَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وقال تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَنَّخِذُواْ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ دِينَكُرُ هُزُوًا وَلَعِبَامِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِئَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَٱلْكُفَّارَ أَوْلِيَاءً ۖ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ إِن كُنْكُم مُّوَّ مِنِينَ (آنِ ﴾ [المائدة]

# أهمية الولاء و البراء في الإسلام

يجب على كل مسلم أن يقتصر ولاؤه لله ولرسوله وللمؤمنين؛ لأن الولاء والبراء وليجب على كل مسلم أن يقتصر ولاؤه لله ولرسوله وللمؤمنين؛ لأن الولاء والبراء ركيزة مهمة من ركائز الإيمان، ومقتضى من مقتضياته، إذ لا يكتمل إيمان المسلم حتى يلتزم بجانب الموالاة والمعاداة في الله ولله، وما يستلزم ذلك من مناصرة المؤمنين، والدفاع عن حقوقهم وأوطانهم، ومقدساتهم، وعدم خذلانهم في أي موقف تجب فيه النصرة، وعدم تسليمهم إلى خصومهم من الكفار، ومن مستلزمات الولاء: البراء من الشرك والكفر والنفاق، واجتناب مناصرة الكافرين ومداهنتهم وعدم التغاضي عما يقومون به من أعمال حربية ضد المسلمين، قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلّذِينَ المَنُولُ النَّهُودَ وَالنَّصَرَى وقال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلّذِينَ المَنُولُ النَّهُودَ وَالنَّصَرَى وقال تعالى: ﴿ لَا يَتَخِذُ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَقْعَلُ وقال تعالى: ﴿ لا يَتَخِذُ الْمُؤْمِنُونَ الْكَفْرِينَ أَولِيآ مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَقْعَلُ وقال تعالى: ﴿ لا يَتَخِذُ الْمُؤْمِنُونَ الْكَفْرِينَ أَولِيآ عَمِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَقْعَلُ وقال تعالى: ﴿ لا يَتَخِذُ الْمُؤْمِنُونَ الْكَفْرِينَ أَولِيآ عَمِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَقْعَلُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَيْهُ مِن اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ إِلَا اللهُ عَمَان الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ إِلَّهُ اللهُ عَلْكُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمَ اللَّهُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَ

وقال على: «من أحب لله وأبغض لله وأعطى لله ومنع لله فقد استكمل الإيمان» (١) ولن يجد المؤمن طعم الإيمان وإن كثرت صلاته وصدقته وصيامه حتى يكون حبه وولاؤه لله ولرسوله وللمؤمنين، فدل هذا على أن الموالاة في غير الله، مثل الولاء للقبيلة والعشيرة والأرض والرحم وغير ذلك من الأمور – عندما يتعارض مع الولاء لله ولرسوله وللمؤمنين – يضر بصاحبه ويورده موارد الهلاك.

و الولاء والبراء – بهذا المفهوم – يجعلان من المجتمع المسلم مجتمعاً مترابطاً متعاضداً يؤدي رسالة الله ويسعى في تحقيقها، وهو في الوقت نفسه مجتمع مستقل عن مجتمع الكفر، لا يخضع لهم بتبعية، ولا يدين لهم بسلطان، من غير أن يمنعه ذلك من الإحسان إلى غير المسلمين والبر بهم ما داموا غير محاربين للمسلمين، قال تعالى: ﴿ لَا يَنْهَا كُو اللّهُ عَنِ الّذِينَ لَمْ يُقَالِلُو كُمْ فِ الدِّينِ وَلَمْ عُرِ مُرَاكُمُ أَنْ تَبَرُّوهُمُ وَالدِّينِ وَلَمْ عُرِ مُرَاكُمُ أَنْ تَبَرُّوهُمُ وَالدِّينِ وَلَمْ عُرَاكُمُ أَنْ تَبَرُّوهُمُ وَالدِّينِ وَلَمْ عُرِ مُرَاكُمُ أَنْ تَبَرُّوهُمُ وَالدِّينِ وَلَمْ عُرَاكُمُ أَنْ تَبَرُّوهُمُ إِلَيْ اللّهُ يَعْمُ إِلَيْ اللّهُ يُعْمِي اللّهُ اللهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّ

فيجب على الأمة الإسلامية العمل على تفعيل هاتين الفريضتين والعمل بهما حتى تتحقق للأمة الإسلامية سيادتها وأخوتها فلا تدين بالولاء إلا لله ولرسوله وللمؤمنين، ولا تعادي إلا من حاد الله ورسوله وتنكب سبيل المؤمنين، ووقف في وجههم معادياً ومحارباً.

١ – سنن أبي داود – كتاب السنة – باب الدليل على زيادة الإيمان ونقصانه – عن أبي أمامة.

## مقتضيات الولاء والبراء

للولاء والبراء مقتضيات منها:

١- المحبة لله ورسوله والمؤمنين.

و محبة الله تعالى تكون بشعور المسلم أن الله أحب إلى قلبه من نفسه وولده ووالده وماله والناس أجمعين ، ويتجسد هذا الحب في إعلان العبودية لله وحده لا شريك له ، و اتباع أوامره واجتناب نواهيه، وحب ما يحب الله، وبغض ما يبغضه.

ومحبة رسوله الله على تكون بالإيمان به، واتباعه، وطاعته، والاقتداء به، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَا َ وَكُمْ وَأَبْنَا وَ هُمْ وَإِخْوَانَكُمْ وَأَزُو جُمْرُو عَشِيرَتُكُمْ وَأَمُو لَلُ ٱقْتَرَفْتُمُوهَا وَتَجَدَرَةُ تَعْشُونَ كُسَادَهَا وَمَسَدِيلِهِ عَنْ رَبُّهُ وَأَوْرَبُولِهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَا دِفِي سَلِيلِهِ عَنَرَبَّهُ وَا مَعْنَ بَعْمُ وَا مَعْنَ بَعْمُ وَا حَتَى اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَا دِفِي سَلِيلِهِ عَنَرَبَّهُ وَا مَعْنَ بَعْمُ وَا مَعْنَ بَعْمُ وَا مَعْنَ بَعْمُ وَا مَعْنَ بَعْمُ وَا مُعْنَ مَا لَعْنَ مَا لَهُ وَمَ الْفَعْ مَ الْفَعْمُ الْفَعْمِ وَالْمَعُ وَاللّهُ لَا يَهْدِي اللّهِ وَاللّهُ لَا يَهْدِي اللّهِ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ لَا يَهْدِي اللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ لَا يَهْدِي اللّهِ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ لَا يَهْدِي اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّ

ومحبة المؤمنين تكون بودهم ، وتقديرهم ، وخلو القلب من حسدهم والحقد عليهم ، بل يحب لهم الخير كما يحبه لنفسه ، ويكره لهم الشر كما يكرهه لنفسه ،

قال تعالى : ﴿ وَالْمُوَّمِنُونَ وَالْمُوَّمِينَ تُبَعَّضُهُمْ أَوْلِيَا ءُبَعَضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنَّهُونَ عَنِ الْمُنكرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَوْةَ وَيُوْتُونَ الزَّكُوْةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ ۚ أَوْلَيَبِكَ سَيَرْ مُهُمُ مُاللَّهُ ۚ إِلَّهُ عَنِينَ حَكِيمٌ ﴾ [النَّوبَة: ٢١]

وقال رسول الله على « ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما ، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله وأن يكره أن يعود في الكفر كما يكره أن يقذف في النار » (١) .

١ - صحيح البخاري - كتاب الإيمان - باب حلاوة الإيمان ،عن أنس بن مالك رضى الله عنه .



#### ٢ - النصرة والتأييد لله ولرسوله وللمؤمنين:

وهي من أهم صور الولاء والبراء ، وتكون النصرة لله تعالى بالدفاع عن الإسلام والوقوف أمام كل من يريد النيل منه ، أو يمنع انتشاره بين الناس ، أو يمنع تلاوة القرآن والعمل به وتعليمه للناس ، كما تكون بالابتعاد عن المجالس التي يخوض أصحابها في الباطل، وينالون من الله تعالى أو من كتابه أو رسوله ، قال تعالى : ﴿ وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْتُ مُ فِي ٱلْكِنْكِ أَنَ إِذَا سَمِعَنُمُ وَيَالُون من الله تعالى أو من كتابه أو رسوله ، قال تعالى : ﴿ وَقَدْ نَزَّلُ عَلَيْتُ مُ فِي ٱلْكِنْكِ أَنْ إِذَا سَمِعَنُمُ عَلَيْكُمُ إِنَّ النَّهِ يُكُونُو أَفِي حَدِيثٍ عَيْرِهِ عِ إِنَّا لَهُ مُ أَنْ اللَّهُ مَا يَكُونُو أَفِي حَدِيثٍ عَيْرِهِ عِ إِنَّا لَهُ مُ اللَّهُ مَا الله أو بكتابه بواجب الدفاع عن كتاب الله ، أو بقي في المجالس التي يستهزئ الموجودون فيها بالله أو بكتابه أو رسوله فإن ذلك فيه خطر عظيم ، كما قال تعالى : ﴿ إِنَّكُورُ إِذَا لِمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّه الله أو بكتابه ورسوله فإن ذلك فيه خطر عظيم ، كما قال تعالى : ﴿ إِنَّكُورُ إِذَا لَمْ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالنَّهُ اللَّهُ اللّهُ الل

والنصرة لرسول الله بي تكون بتصديق ما جاء به، والدفاع عنه، والعمل بمقتضاه، ونشره بين الناس، قال تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ عَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَنهَدُواْ فِي سَبِيلِٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ عَاوَواْ وَنَصَرُواْ أَوْلَتِيكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقَّالًا مُعْفِرةٌ وَرِزْقٌ كُرِيمٌ ﴿ الانفال ] .

ونصرة محمد بين ، والإيمان به أوجبهما الله على النبيين والمرسلين قبل أن يوجبهما على النبيين والمرسلين قبل أن يوجبهما على المسلمين ، قال تعالى : ﴿ وَإِذْا خَذَا الله مِيثَقَ ٱلنَّيِّيَّنَ لَمَا آءَاتَيْتُكُم مِن كِتْبٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ مَن أَلَّهُ مِيثَقَ ٱلنَّيِهِ وَلَتَنصُرُنَة فَقالَ ءَأَقَر رَتُع وَالْمَع مُم مَن السّلامِين الله في الله على الله على يديه ، والوقوف معهم في مصائبهم ، وعدم خذلانهم بأي صورة من الصور ، أو إفشاء أسرارهم ، وإزالة الظلم عنهم ، ومد يد العون لهم ، والمنصرة المسلمين تكون بمؤازرتهم ، والرقوف معهم في مصائبهم ، ومد يد العون لهم ، والمنا تعالى : ﴿ وَإِن ٱلسّتَنصَرُوكُم فِي ٱلدِّينِ فَعَلَيْكُمُ ٱلنَّصَرُ الله الله الله الله هذا ننصره مظلوماً فكيف ننصره ظالماً ؟ وقال الله الله هذا ننصره مظلوماً فكيف ننصره ظالماً ؟ قال : تأخذ على يديه الله عنه من الظلم ، ولا يجوز نصرة الكافرين وتأييدهم على قال : تأخذ على يديه الله عنه من الظلم ، ولا يجوز نصرة الكافرين وتأييدهم على

١ – صحيح البخاري – كتاب المظالم – باب انصر أخاك ظالماً أو مظلوماً – عن أنس رضي الله عنه.

المسلمين، أو إعانتهم عليهم، قال تعالى: ﴿ تَكَرَىٰ كَ شِيرًا مِنْهُ مَ يَهُ وَلُوكَ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَدَابِهُمْ خَلِدُونَ ﴿ وَلُوكَ الْوَايُومِنُونَ كَلَاهُمَ خَلِدُونَ ﴿ وَلُوكَ الْوَايُومِنُونَ كَالْمُ اللَّهُ وَلَالْكَ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْكِنَّ كَثِيرًا مِنْهُمْ فَلَاسِقُونَ ﴾ [المائدة]

أما الذين بيننا وبينهم عهد وميثاق وليسوا محاربين لنا فإننا نتعامل معهم بحدود مصلحة الإسلام والمسلمين التي تنفعنا. قال تعالى: ﴿ لَا يَنْهَ كُواللّهِ عَنِ الّذِينَ لَمْ يُعَلّمُ وَ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّه عَنْ الله عَنْ اللّه عَنْ

# تماذج من الموالاة والمعاداة في الله

أ - موقف نبي الله إبراهيم عليه السلام ومن معه من المؤمنين من أبيه و قومه وتبرؤهم
 منهم ، إذ دعا إبراهيم عليه السلام أباه و قومه إلى عبادة الله وحده ونبذ عبادة
 الأصنام والأوثان، فلما أصروا على الكفر تبرأ منهم، قال تعالى على لسان

١- رواه الستة واللفظ لمسلم - كتاب البر والصلة والآداب - باب تحريم ظلم المسلم عن أنس رضي الله عنه .

٢- سنن أبي داود كتاب اللباس - باب في لبس الشهرة عن عبد الله بن عمر بن الخطاب رضي الله عنهما .



إبراهيم ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقُومِهِ عِ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِّمَا تَعَبُدُونَ ﴿ الزحرف]، وقد جعل الله موقف إبراهيم والمؤمنين معه موذجا وقدوة للمؤمنين في كل مكان وزمان، قال تعالى : ﴿ قَدُ كَانَتُ لَكُمُ أُسُوةً حَسَنَةٌ فِيَ إِبْرَهِيمَ وَٱلّذِينَ مَعَهُ وَإِذْ قَالُوا لِقَوْمِمْ إِنَّا بُرَء وَاللهُ وَمَا اللهُ مُومَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَمَا اللهُ اللهُ وَمِمَّ إِنَّا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَمِمَّ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمِمَّ اللهُ اللهُ وَمُومَا اللهُ اللهُ وَمُومَا اللهُ اللهُ وَمُومَا اللهُ اللهُ وَمُونَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَمُومَا اللهُ اللهُ اللهُ وَمُومَا اللهُ اللهُ اللهُ وَمُومَا اللهُ اللهُ اللهُ وَمُومَا اللهُ وَمُومَا اللهُ اللهُ

ب - موقف سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه مع أمه عندما علمت بإسلامه، فقالت له: ما هذا الذي أحدثت؟ والله ما آكل ولا أشرب حتى ترجع إلى ما كنت عليه أو أموت، فيقول الناس قاتل أمه. فمكثت يوماً وليلة ولم تأكل الطعام ولم تشرب، فجاء سعد إليها وقال: يا أماه والله لو كانت لك مائة نفس فخرجت نفساً نفساً ما تركت ديني، فكلي إن شئت، أو لا تأكلي، وعندما يئست من رجوعه أكلت، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَوَصَيْنَا الإنسانَ بِولِلدَيْهِ حُسَنَا وَإِن جَهَدَاكَ لِلشَّرِكَ وَعَدما يشعب وفي هذه الآية دلالة على وجوب البر والإحسان بالوالدين، وعدم الاستجابة وفي هذه الآية دلالة على وجوب البر والإحسان بالوالدين، وعدم الاستجابة لهما في دعوتهما إلى الإشراك بالله والكفر، لأنه كما قال رسول الله المنتقب المهما في معصية الله إنما الطاعة في المعروف (١٠).

ج - موقف المسلمين من أقاربهم وذويهم في معركة بدر؛ إذ تجلى الولاء والبراء في أنصع صورة، فقد واجه الأب ابنه، والابن أباه، والأخ أخاه، تطبيقاً لمبدأ الولاء والبراء، فأبو بكر الصديق رضي الله عنه حرص على قتل ولده عبد الرحمن الذي كان لم يسلم بعد، وأبو عبيدة عامر بن الجراح قتل أباه المشرك، وعمر بن الخطاب قتل خاله الكافر.

# الشاو

ارجع إلى سورة التحريم واكتب الآيات الخاصة بامرأة فرعون، وابحث عن تفسيرها، ثم ناقش ما في القصة من مظاهر الولاء والبراء ودوِّن ذلك في كراستك، واعرضه على معلمك.

١ - صحيح مسلم - كتاب الإمارة - باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية - عن علي رضي الله عنه.

#### التقويصم

- ١ وضح مفهوم الولاء والبراء.
- ٢ اشرح حكم الولاء والبراء.
- ٣ اشرح أهمية الولاء والبراء.
- ٤ اذكر نماذج من مقتضيات الولاء والبراء.
- للولاء والبراء نماذج كثيرة، اذكر بعضاً منها.
- ٦ (لا يجوز تقليد الكفار في أعمالهم المنافية للإسلام في حين أنه يجب تقليدهم فيما فيه مصلحة للمسلمين)، وضح ذلك.
  - ٧ كيف يكون تعامل المسلمين مع المسالمين من غير المسلمين؟
    - ٨ وضح دلالة الآيات الآتية:
- قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ عَاوُواْ وَنَصَرُواْ أَوْلَيْهِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقَّالْهُم ﴾ [الانفال :٧٤]
- قال تعالى: ﴿ إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوْةَ وَيُؤَتُّونَ الزَّكُوةَ وَهُمُّ رَكِعُونَ (فَيُ وَمَن يَتُوَلَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْغَيْلِبُونَ (فَي ﴾ (المائدة) .
  - ما الذي تستنتجه مما يأتى:
  - أ قوله صلى الله عليه وآله وسلم: (من تشبه بقوم فهو منهم).
- ب قوله صلى الله عليه وآله وسلم: (لو كان موسى حيًّا ما وسعه إلا أن يتبعني).

# e-learning

# الإنسان والحياة في التصور الإسلامي

# الدرس الثالث عشر

#### الأهداف

## يتوقع من الطالب بعد الانتهاء من الدرس أن:

- ١- يبين مفهوم الإنسان في التصور الإسلامي.
- ٢- يذكر الغاية من خلق الله تعالى للإنسان.
- ٣- يوضح مظاهر تكريم الله سبحانه وتعالى للإنسان.
- ٤- يبين العلاقة بين حرية الإنسان في اختيار عمله ومسئوليته عنه.
  - هـ يبين مفهوم الحياة في التصور الإسلامي.
    - ٦- يدرك أهمية العمل للدنيا والآخرة.

كان العالم قبل الإسلام يعيش في دياجير من الظلمات، تتقاسمه بقايا أديان محرفة ووثنيات متعددة، لكل منها تصوراتها ومعتقداتها التي تفسر بموجبها هذا الوجود وما يدور حوله من تساؤلات، بالرغم مما فيها من قصور ناتج عن قصور عقل الإنسان الذي وضع معظم هذه التصورات، وهو الذي لا يستطيع إدراك إلا ما تدركه حواسه.

ثم جاء الإسلام ليفسر كل القضايا ويجيب عن كل ما يجول في خلد الإنسان من تساؤلات مما يتعلق بتلك الحقائق الكبرى، من مثل: من أوجدني وأوجد هذا الكون الكبير من حولي؟ وما صلتي به؟ وما الغاية من وجودي؟ وإذا كانت هناك غاية من وجودي ووجود هذا الكون من حولي فما هي؟ وكيف أعرفها؟

ثم ماذا بعد هذه الحياة على هذه الأرض؟ إلى أين المصير؟ وهل وراء الموت حياة يجازى فيها الناس على ما قدموا من أعمال في حياتهم الدنيا؟

ولقد قدم الإسلام أصدق وأدق تصور لأنه جاء من عند الله تعالى خالق الكون والحياة والإنسان، فجاء تصوراً شاملاً كاملاً لا يشوبه نقص أو تناقض، صالحاً لكل مكان وزمان وجد فيه الإنسان.

وسنتناول في هذا المبحث التصور الإسلامي لقضيتين تعد من أهم القضايا التي شغلت الإنسان في كل العصور ولا تزال تشغل الإنسان والحياة ، وذلك على النحو الآتي :

# أولاً: الإنسان في التصور الإسلامي

يقوم التصور الإسلامي لحقيقة الإنسان على أساس أن من خلق الإنسان هو أعلم به ، وأعلم به ، وأعلم به ، وأعلم به ، وأعلم به به يصلحه وما يفسده، قال تعالى: ﴿ أَلَا يَعَلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو ٱللَّطِيفُ ٱللَّهِ عَلَى الله الله عليه قد بين لنا ما نحتاج إلى علمه عن هذا الإنسان وحياً من عنده إلى رسوله محمد صلى الله عليه وآله وسلم.

ويمكن إدراك حقيقة الإنسان حسب التصور الإسلامي من خلال ما يأتي:

#### ١- أصل الإنسان:

خلق الله الإنسان (آدم) من الطين ثم نفخ فيه من روحه، فهو مكون من هذين العنصرين الممتزجين في كيان واحد، قال تعالى:

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَئِمِ كَةِ إِنِّى خَلِقُ بَشَرَامِن صَلْصَلِ مِنْ حَمَالٍ مِّسَنُونِ ﴿ فَإِذَا سَوَيَتُهُ وَنَفَخْتُ فَ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ فِي مِن رُّوجِي فَقَعُواْ لَهُ سَنجِدِينَ ﴿ وَالْحِرِ ] .

أما نسل الإنسان فقد ربطه الله بالتزاوج بين الذكر والأنثى، حيث يكون نطفة تتوالى عليها مراحل الخلق والنمو في رحم الأم حتى يصبح إنساناً كامل الخلق، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقُنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةِ مِن طِينٍ إِنَّ ثُمَّ جَعَانَكُ نُطْفَةً فِ قَرَارِ مَكِينٍ اللَّهُ فَا قَدْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ

#### ٢ - الغاية من خلق الإنسان:

إِن الغاية من خلق الإِنسان هي عبادة الله سبحانه، قال تعالى: ﴿ وَمَاخَلَقْتُ ٱلجِنَّ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْحَلَقُ الْجَلَّقُ الْحَلَّمُ السّرعية وَاللَّاسِ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ الله اللهُ ومنهجه. ويهذا تتحقق العبودية الشاملة في أداء الفرائض وتعمير الأرض وفق مراد الله ومنهجه.

لذلك فقد أمده الله سبحانه تعالى وأودع فيه من الخصائص والطاقات والاستعدادات ما يحقق له حسن القيام بهذه المهمة ، قال تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ الَّذِي وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَهُ جميع أَنْ مُا لَكُورُ وَبَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله له جميع

e-learning

ما في الكون، قال تعالى: ﴿ وَسَخَرَلُكُمُ مَافِي السَّمَوَاتِ وَمَافِي الْأَرْضِ جَبِعًا مِنْهُ ﴿ آ﴾ [الجائية] وزوده بالمنهج الذي ينظم به حياته، ويحقق الغاية من خلقه، قال تعالى:

﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ يَبْيَنَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ (١١) [ النحل]

## ٣- الإنسان مخلوق مكرم:

- كرم الله الإِنسان وميزه على كثير من المخلوقات، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بِنِي َ ادْمَ وَ فَلْنَاهُمْ فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَصْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِنَ الطَّيِبَاتِ وَفَضَّ لَنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرِمِّ مِّنْ خَلَقْنَا تَقْضِيلًا فَيْ ﴾ [الإسراء]، ومما كرمه الله وميزه به ما يأتي:
- أ خلقه في أكمل هيئة وأحسن صورة، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي ٓ أَحْسَنِ تَقُوبِهِ ( ) النان
- بـ منحه العقل وميزه بالعلم والكلام: قال تعالى: ﴿ ٱلرَّمْنَ ۚ ۞ عَلَمَ ٱلْقُرْءَانَ ۞ خَلَكَ ٱلإِنسَدَنَ ۞ عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ ۞ ﴾ [الرحمن] .
- وقال تعالى : ﴿ أَقُرَأُورَيُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ۞ ٱلَّذِي عَلَّمَ بِٱلْقَلْمِ ۞ عَلَّمَ ٱلْإِنسَنَ مَالَمَ يَعْلَمُ ۞ ﴿ العلق ]
- جـ جعل الله لـ ه الخلافـ ق في الأرض وأسجــ له الملائكـ ق تكريماً ، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِ كَهِ إِنِّ جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴿ ﴾ [البقرة]
- وقال سبحانه : ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِمِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِلَّادَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَأَبَىٰ وَٱسْتَكْبَرُوكَانَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ (إِنَّ ﴾ [البقرة]
- د- سخَّر الله له جميع ما في الكون وجعله في خدَّمته ولصالحه، قال تعالى: ﴿ اللهُ اللهُ لَهُ جَمِيع ما في الكون وجعله في خدَّمته ولصالحه، قال تعالى: ﴿ اللهُ الذِّي سَخَرَ لَكُمُ اللهُ عَرَالِ اللهُ اللهُ وَسَخَرَ لَكُمُ مَّا فِي السَّمَوَ تِ وَمَا فِي اللَّهُ عَلَيْهِ اللهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيْتِ لِقَوْمِ بِنَفَكَّرُونَ ﴿ اللهُ اللهُ

هـ - جعل الله لحياته وماله وعرضه حرمة لا يجوز انتهاكها ، قال تعالى:



﴿ قُلْ تَعَالَوَا أَتَلُ مَاحَرَمَ رَبُكُمُ مَ عَلَيْكُمُ مَا لَكُمْ مَرَبُكُمُ مَا عَلَيْكُمُ الْكَلَّمُ الْكَلَّمُ الْكَلَّمُ الْكَلَّمُ الْكَلَّمُ الْكَلَّمُ الْكَلَّمُ الْكَلَّمُ اللَّهُ الْكَلَّمُ اللَّهُ اللَّلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وقال تعالى:

﴿ يَنَا يَّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَأْكُلُواْ أَمُوالَكُم بَيْنَكُم بِأَلْبَطِلِّ إِلَّا أَن تَكُونَ تِحكرةً عَن تَرَاضِ مِّنكُمُّ وَلَا نَقْتُلُواْ أَنفُسكُمُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴿ إِنَّ النساء] .

وقال تعالى: ﴿إِتَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَمُمَّ عَذَابُ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةَ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَنْ ﴾ [النور] .

و - ميَّزه الله بحرية الاختيار وزوده بوسائل وأدوات التمييز والمفاضلة بين البدائل، فيختار ما يشاء عن علم وإرادة، وأرسل إليه رسله لتبين له طريق الخير وطريق الشر على أن يتحمل مسئولية هذا الاختيار إن كان خيرا فخير وإن كان شراً فشر،

قال تعالى: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلَ لَهُ عَيْنَيْنِ ﴿ } وَلِسَانًا وَشَفَلَيْنِ ﴿ وَهُدَيْنَكُ ٱلنَّجْدَيْنِ ﴿ وَاللّ

وقال تعالى : ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّكُمُّ فَهُن شَاءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيَكُفُر ۗ ﴾ [الكهف: ٢٩]

# ٤ - الإنسان خُلق على فطرة الإيمان:

إن فطرة الإنسان التي أوجده الله عليها فطرة مؤمنة موحدة فشعور الإنسان بوجود الله الواحد الأحد وبألوهيته واستحقاقه للعبادة وحده هو شعور فطري في الانسان مستقر في أساس تكوينه، لكنه بعد أن يخرج إلى الحياة يتعرض لعوامل التربية والتوجيه في بيئته التي يعيش فيها، فإما أن تكون هذه العوامل متسقة مع

الفطرة الإيمانية فتسيربه على طريق الفلاح، وإما أن تكون متعارضة مع هذه الفطرة الإيمانية فتأخذه إلى طريق الضلال، وتقذف به في مهاوي الردى، قال تعالى:

﴿ وَتَقْسِ وَمَاسَوَنِهَا ﴾ فَأَلْمَمَا لَجُورَهَا وَتَقُونَهَا ﴾ قَدُأَفَلَحَ مَن ذَكَّنهَا ﴿ وَقَدْخَابَ مَن دَسَّنهَا ﴾ [الشمس] ويقول الرسول على الفطرة فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو

إن هذا التصور الإسلامي لحقيقة الإنسان يجعل المسلم مدركاً أهمية المحافظة على فطرة الله التي فطر عليها ؛ فيهتم ببناء روحه وعقله، فيسمو بهما من خلال التفكر في آيات الله تعالى، وطلب العلم، والذكر، وقراءة القرآن الكريم، والصلاة، والصوم. وغير ذلك كما يهتم ببناء جسمه من خلال الابتعاد عن كل ما يمكن أن يضره مما حرم الله تعالى، وبالرياضة والصوم، وغير ذلك مما يجعل من جسمه صحيحاً قويًا.

كما ينبغي للمسلم أن يجعل من نفسه أهلاً للحرية التي منحها الله له، ويتحمل مسؤوليتها بشجاعة مبنية على أساس من العقل الموجه بشرع الله، وأن يتحرر من سلطان الشهوات والنوازع التي تشده إلى المعاصي وارتكاب الآثام، ويتحرر من الخرافات والضلالات ومن العبودية لأي شيء إلا لله وحده، وعليه أن يتلقى منهجه من ربه الذي خلقه وخلق كل ما حوله، ففيه الموازين الصحيحة التي يستطيع بها المفاضلة والموازنة بين البدائل التي يواجهها في حياته، فيكون قبوله أو رفضه لأي فكر أو عمل مبنيًا على أساس من هذا المنهج المتوازن في نظرته للحياة ؟ والموافق لفطرة الإنسان التي خلق عليها.

## ثانيا: الحياة في التصور الإسلامي

#### ١ - مفهوم الحياة:

يقوم التصور الإسلامي لحقيقة الحياة على أنها تشمل الحياة الدنيا والحياة الآخرة، قال تعالى: ﴿ وَمَا الْحَيْوَةُ الدُّنِيَ إِلَّا لَهِ مُؤْوِلًا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُلْمُ اللللْمُلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُلْمُ ا

<sup>(</sup>١) البخاري: كتاب الجنائز، باب ما قيل في أولاد المشركين، عن أبي هريرة.

كالدقائق القليلة إلى السنوات الطوال ، قال تعالى : ﴿ قَالَ كُمْ لِيَدْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ عَكَدَسِنِينَ الله قَالُواْ لِمُ الله قَالُواْ لِمُنْ الله قَالُوا لِمُنْ الله قَالُوا لِمُنْ الله قَالُوا لِمُنْ الله قَالُوا لِمُنْ الله قَالُواْ لِمُنْ الله قَالُواْ لِمُنْ الله قَالُونُ الله قَالُونُ الله قَالُواْ لَهُ الله قَالُواْ لِمُنْ الله قَالُولُوا الله قَالُولُوا لَا الله قَالُونُ الله قَالُولُوا لَهُ الله قَالُولُ الله قَالُولُ الله قَالُولُوا لَهُ اللهُ الله قَالُولُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

# ٢- الحياة الدنيا دار عمل والحياة الآخرة دار جزاء:

يقوم التصور الإسلامي لحقيقة الحياة على أنها بشقيها وعاء لعمل الإنسان سواء في مرحلة كسب العمل في الحياة الدنيا أو في مرحلة الجزاء عليه في الآخرة.

ورغم قصر الحياة الدنيا إلا إنها كافية لتحقيق الغاية التي خلق الإنسان من أجلها، وهي الابتلاء والاختبار ليفوز برضى الله تعالى وجنته، أو يبوء بغضب الله وعذابه، قال تعالى: ﴿ وَنُودُوَا أَن قِلْكُمُ الْجُنّةُ أُورِتْتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعَمَّلُونَ ﴾ [الاعراف] وقال تعالى: ﴿ وَهُمْ يَضَطَرِخُونَ فِيهَا رَبّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَلِهِ مَا غَيْراً لَذِي كُنّا نَعْمَلُ أَوَلَمْ نَعُورُكُم مَا يَتَدَكُمُ فِيهِ مِن تَذَكّرُ وَبَمَا ءَكُمُ النّذِيرُ فَذُوقُواْ فَمَا لِلظَّالِهِ مِن نَصِيدٍ ﴾ [الاعرا]. الحياة الدنيا دار ابتلاء:

خلق الله تعالى الحياة الدنيا لتكون دار ابتلاء واختبار وامتحان للإنسان، قال تعالى: ﴿ ٱللَّذِي خُلُقُ ٱلْمُوتَ وَٱلْمَيْوَةَ لِيَبْلُوكُمُ أَيْكُو الْحُسِنَ عَمَالًا وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَفُورُ فَ اللَّكَ]، وقال تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِنَ ٱلْخُوفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِنَ ٱلْأَمُولِ وَٱلْأَنفُسِ وَالتَّمَرُتِ وَسَال تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِنَ ٱلْخُوفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِنَ ٱلْأَمُولِ وَٱلْأَنفُسِ وَالتَّمَرُتِ وَفَيْ وَلَنَا لَا مُولِ وَٱلْأَنفُسِ وَالتَّمَرُتِ وَبَيْرِيكَ فَعَلَى اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

والابتلاء لا يكون بالمصائب الكوارث وبما يكرهه الإنسان فحسب، بل يكون بالمرغوبات كذلك من وفرة في الصحة والمال والولد، ولذلك فكما أنها لا تخلو من المتاعب والمحن، فهي مليئة أيضاً بالشهوات والملذات وبكل ما يغري الإنسان، كل ذلك حتى يتم الابتلاء، قال تعالى:

﴿ وَنَبُلُوكُم بِأَلْشَّرِّواً لَخَيْرِ فِتُنَدِّ وَلِيَّنَا تُرْجَعُونَ فَيْكُ ﴾ [الانبياء]



وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَمُولُكُمْ وَأُولِنَدُكُمْ فِتَنَةً ﴾ [التغابن:١٥] ومعنى فتنة : اختبار وابتلاء.

إن هذا التصور الإسلامي للحياة يجعل نظرة المسلم للحياة الدنيا على أنها وسيلة لحياة أخرى يعيشها في نعيم دائم، أو شقاء أبدي، فهو يعلم أن مهمته في هذه الحياة هي الاستخلاف في الأرض لعبادة الله؛ لذلك فإنه يعمل فيها بجد وإخلاص، ويوازن بين مطالب الحياة الدنيا ومطالب الحياة الآخرة، فيبني الأرض ويعمرها، وينتفع بخيراتها، ويستمتع بطيباتها وفق منهج الله سبحانه، ويأخذ حظه كاملاً من الحياة الدنيا نعيماً وشقاء بقلب راض وعقل واع، يصبر على الابتلاء راضياً بقدر الله، ويصبر نفسه عما ما حرم الله من الشهوات والملذات، وذلك كله عبادة لله؛ لانه لا يبتغي بذلك إلا وجه الله، شريطة أن يكون ملتزماً فيه بشرع الله وهديه .

#### التقويدم

١- ما مفهوم كل من: الحياة والإنسان في التصور الإسلامي؟

٢ – اذكر السبب:

- يحاسب الله تعالى كل إنسان على عمله.

- الله تعالى هو أعلم بالإِنسان وأعلم بما يصلحه.

٣- في ضوء فهمك للدرس اشرح ما يأتي:

أ - الحرية والمسؤولية ركنان لا ينفصلان عن كل عمل يقوم به الإنسان.

ب - الدنيا ساعة فاجعلها طاعة

وأيُّ بني آدم خـــالدُ؟ وكل إلى ربه عـــائـد ا أم كيف يجحده الجاحد تدل على أنه الواحك

ألا إنا كلنا بائد وبدءُهـمُ كــان من ربهم فيا عجبًا كيف يُعْصَى الإلهُ ولله في كل تحريكة علينا وتسكينة شاهد الهد وفي كل شيء له آيةٌ

٤ – ما الذي تقتضيه المبادئ الآتية:

- الحياة الدنيا دار عمل والحياة الآخرة دار جزاء.
  - الحياة الدنيا دار ابتلاء
- خلق الله تعالى الإنسان وسخر له كل ما في الكون
  - منح الله تعالى الإِنسان الحرية في اختيار عمله.
    - ٥ ما الذي يدل عليه ما يأتي؟
- قال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاءَةُ يُقْسِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ مَالِيَشُواْ غَيْرَسَاعَةٍ كَنَالِكَ كَانُواْنِوْفَكُونَ۞﴾ [الروم]
  - قال تعالى: ﴿... فَمَن شَاءَ فَلْيُوْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيَكُفُرُ \*.. فَمَن شَاءَ فَلْيَكُفُو \*.. فَكُ الكهفا